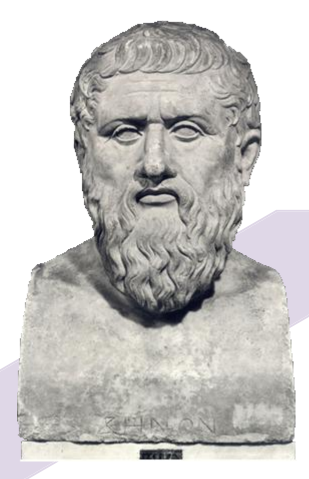
# Ménon



Platon

Traduction Victor Cousin Présentation © Wikipédia



# Table des matières

| Présentation                                          | 3       |
|-------------------------------------------------------|---------|
| Qu'est-ce que la vertu ?                              | 3       |
| Modèles de définition                                 | 5       |
| Définition de la vertu                                |         |
| Socrate en sorcier                                    | ····· 7 |
| L'impossibilité de la recherche, le paradoxe de Ménon | 7       |
| L'immortalité de l'âme permet la réminiscence         | 8       |
| Vérification de la réminiscence                       | 9       |
| La vertu s'enseigne-t-elle ?                          | 11      |
| Ménon ou de la vertu                                  | 14      |
| À propos de cette édition électronique                | 107     |

# **Présentation**

Le *Ménon* est un dialogue de Platon, dans lequel Ménon et Socrate essaient de trouver la définition de la vertu, sa *nature*, afin de savoir si la vertu s'enseigne ou, sinon, de quelle façon elle est obtenue. Dans un premier temps, la question examinée est donc celle de l'essence de la vertu. Néanmoins, après plusieurs vaines tentatives de réponse, Socrate et Ménon examinent la question plus générale encore : la connaissance est-elle seulement possible ? Et comment ? L'interrogation sur la vertu se poursuit dans un troisième temps, avec l'examen de la question posée initialement par Ménon, celle de l'enseignement de la vertu.

Le *Ménon* est un des dialogues de Platon consacrés à la doctrine de la Réminiscence.

# Qu'est-ce que la vertu?

« Pourrais-tu me dire, Socrate, si la vertu peut être enseignée, ou si, ne pouvant l'être, elle s'acquiert par la pratique, ou enfin si elle ne résulte ni de la pratique ni de l'enseignement, mais vient aux hommes naturellement ou de quelque autre façon? » La première question du dialogue exprime son programme. La vertu s'enseigne-t-elle ou bien faut-il plutôt s'y exercer ou encore l'a-t-on par nature? demande Ménon. Socrate ne peut pas répondre à la question parce qu'il ne sait pas ce que c'est que la vertu. Mais peut-être Ménon a-t-il une définition à proposer?

Ménon affirme qu'il « existe une multitude [de] vertus » et qu'on est donc « pas embarrassé pour définir la vertu » (72a). Il en cite quelques-unes.

Socrate n'est pas satisfait parce qu'il veut non pas connaître toutes les vertus qu'il y a, mais leur « forme caractéristique identique chez toutes sans exception, qui fait d'elles des vertus » (72c). En effet, la vertu en tant qu'elle est vertu ne change pas suivant qu'elle est chez l'enfant, la femme ou le vieillard. Mais Ménon en doute. Ménon comprend mal la question de Socrate. Il donne l'extension du concept de vertu, alors qu'on cherche son intension (compréhension).

Il semble pourtant que quel que soit le cas, il faut que l'individu bon soit juste et tempérant. Ainsi, « Tous les êtres humains, qui sont des êtres bons, le sont donc de la même façon, puisque c'est grâce à des qualités identiques qu'ils deviennent bons. » (73c). Il semble alors que leur vertu soit la même vertu.

La vertu, affirme alors Ménon, est la capacité de commander aux hommes (73c). Mais cette définition est rapidement réfutée, car à coup sûr la vertu de l'esclave ne saurait être la capacité de commander. Mais surtout, il faudrait rajouter « avec justice et sans injustice » à la définition de Ménon, car, dit ce dernier, « la justice est vertu » (73d). En fait, ce qui rend le commandement vertueux, c'est une qualité supplémentaire : ici la justice. Or, la justice, est-ce *une* vertu ou est-ce *la* vertu ? demande Socrate.

La justice n'est pas la seule vertu, il en existe d'autres. Il y a le courage, « la tempérance, le savoir, la magnificence, et il y en a beaucoup d'autres. » (74a). Or, on ne saurait définir la vertu en se servant d'une vertu particulière. Il faut trouver la chose qui fait que chacune de ces vertus soit vertu. Il faut trouver ce que c'est que la vertu. « la nature identique présente dans tous ces cas particuliers » (75a).

## Modèles de définition

En guise d'entraînement à ce type de définition : tentative de définition de la « figure ».

La figure est la seule chose qui s'accompagne toujours de couleur. (75a)

Cette définition donne une marque distinctive de la figure, mais non son essence.

Ménon reproche à Socrate que cette définition est tributaire de la définition de la couleur. Il faut donc la définir. Socrate propose une autre définition de la figure : La figure est la limite du solide. « là où le solide se termine » (76a).

C'est-à-dire l'intersection du solide en question avec un plan. Cette définition est aussi douteuse. Ne désigne-t-elle pas plutôt la surface ? À nouveau, on a plutôt une marque distinctive, parce si la limite du solide donne une figure, elle ne donne pas toutes les figures.

Qu'est-ce que la couleur ? persiste Ménon. Socrate a recours à une physiologie de la perception qu'il attribue à Empédocle. Les êtres émettent des effluves. Or ces effluves s'adaptent à certains pores et non à d'autres. Une couleur est donc « un effluve de figures, proportionné à l'organe de la vue [aux pores de la vue], et donc sensible. » (76d).

Cette définition est cette fois trop générale. Elle pourrait être une définition de l'ensemble des phénomènes perceptifs. Bien que ce soit celle qui s'approche le plus de l'essence, elle ne donne à nouveau qu'une caractérisation. Est-ce à dire que la question « qu'est-ce que la vertu » ne demande qu'une caractérisation de celle-ci ? Dans la pratique, Platon ne semble pas distinguer les deux formes d'identification. Il demande l'essence et se contente de la marque distinctive (c'est-à-dire un critère me permettant de dire qu'une chose est ou n'est pas X). En tout cas, les deux sont chacun suffisant, conviennent pour la mise en évidence d'un élément commun à une multitude.

## Définition de la vertu

Ménon doit, comme il s'y est engagé, définir la vertu en général. La vertu est le désir des belles choses et le pouvoir de se les procurer. (77b). Les « belles choses » doivent ici se comprendre comme les « bonnes choses », qui désignent souvent les choses avantageuses, utiles.

Ménon présuppose donc que l'on peut désirer aussi le mal, puisque l'on peut désirer le bien. Or Socrate refuse de tenir pour vraie cette affirmation : personne ne désire le mal en sachant que c'est un mal, parce que le mal rend misérable et malheureux (voir la réflexion menée dans le Gorgias. Les personnes qui désirent le mal croient que le mal qu'ils désirent est un bien. On ne désire donc jamais que le bien. Ménon acquiesce.

Dans ce cas, la définition de Ménon est à reformuler : le fait de vouloir un bien « est à la portée de tout le monde, et ce n'est vraiment pas par là qu'un homme sera meilleur qu'un autre » (78a).

Il reste tout de même de la définition de Ménon que la vertu est la puissance de se procurer les biens. (ibid.). Les biens dont parle Ménon sont des biens extérieurs ; richesse monétaire, honneurs. Mais si la vertu est le pouvoir de se les procu-

rer, est-ce le cas avec n'importe quel moyen de se les procurer, ou doit-on ajouter « avec justice et piété » ? Si fait, car le contraire n'est pas vertu mais vice. La vertu est l'acte accompli avec justice. Mais cette réponse ne convient pas : elle revient à dire que la vertu est « toute action quand elle est accomplie avec une partie de la vertu » (79b). Or n'avons-nous pas établi que la justice n'était qu'une partie de la vertu, et que nous ne voulions pas de définition énumérative ? On ne peut savoir ce qu'est une partie de la vertu sans savoir ce qu'est la vertu.

Et nous voilà à nouveau au point de départ, avec la question : qu'est-ce que la vertu ?

# Socrate en sorcier

Ménon, sans doute humilié, se dit « plein d'embarras » (80a), et il compare Socrate à une raie torpille, qui est un poisson qui se défend en provoquant des électrochocs. Ménon a l'impression d'avoir été ainsi mis par Socrate dans « un état de torpeur ». Il est dans un état de gêne à la fois intellectuelle (âme) et rhétorique (bouche). Ménon semble prendre conscience de son ignorance au sujet de la vertu. Socrate réplique qu'il est lui-même dans le même embarras.

Une recherche authentique semble pouvoir commencer : « je veux bien commencer cet examen avec toi, pour que nous recherchions ensemble ce que peut bien être la vertu. » (80d).

# L'impossibilité de la recherche, le paradoxe de Ménon

Ménon doute de la possibilité de cette recherche. En effet, comment prendre pour objet de recherche quelque chose dont on ne sait pas ce que c'est ? (1er aspect du paradoxe) Et selon

quel critère identifier, si on « tombait dessus », la chose que l'on recherche si on ne la connaît pas ? (2<sup>e</sup> aspect du paradoxe). Il ne sert donc à rien de chercher.

Mais en réalité, le paradoxe que formule Ménon est une conséquence radicale de ce qu'affirme Socrate, qu'on ne peut connaître quelque chose de la vertu sans connaître ce qu'est la vertu. Il affirme d'ailleurs (80d) qu'il ne sait pas ce qu'est la vertu. Mais dans la pratique, les deux ont déjà donné nombre de propositions vraies au sujet de la vertu.

Socrate reformule: il est impossible de chercher ce qu'on connaît tout comme ce qu'on ne connaît pas. Ce qu'on connaît, on ne le cherche pas, et comment savoir quelle est cette chose que l'on cherche quand on ne la connaît pas ? (1<sup>er</sup> aspect, le 2<sup>e</sup> en découle). La formulation socratique met en évidence le dilemme: soit je connais (totalement) un objet, soit je ne le connais pas (du tout).

Socrate ne croit pas que cet argument soit bon.

# L'immortalité de l'âme permet la réminiscence

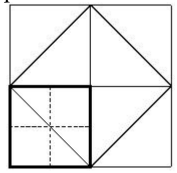
Socrate soumet au jugement de Ménon une déclaration faite par des « prêtres et de prêtresses qui s'attachent à rendre raison des choses auxquelles ils se consacrent » — donc, apparemment des choses divines. Ceux-ci déclarent que l'âme est immortelle, qu'elle passe de mort à vivant, mais que jamais elle n'est détruite. Or, comme l'âme a ainsi vu l'Hadès, « c'est-à-dire toutes les réalités », elle a appris toute chose (81c). Par ce fait, l'âme « est capable [...] de se remémorer ces choses dont elle avait justement, du moins dans un temps antérieur, la connaissance. Car toutes les parties de la nature sont apparentées et en se remémorant une seule chose, on se remémore les autres. « Ainsi, le fait de chercher et le fait d'apprendre sont, au total,

une réminiscence. » (81d) Il faut donc chercher avec zèle et ardeur.

L'immortalité de l'âme permet l'existence d'une connaissance prénatale. La connaissance de l'âme est acquise hors incarnation, dans l'Hadès. Socrate défend ainsi l'antériorité de l'existence de l'âme, qui explique la présence d'une connaissance non acquise sur terre. La « foi » qu'il dit avoir concernerait ainsi l'immortalité de l'âme, qui n'est pas nécessaire pour l'argument. Connaissance est donc remémoration. Par ailleurs, une remémoration permet l'accès à toutes les vérités de l'âme. La remémoration ressemble à un effort d'investigation intellectuelle. La connaissance est donc toujours présente totalement, mais est voilée. La présence de la connaissance oriente ainsi la recherche qui est un effort pour faire accéder la connaissance à la conscience. La possession par l'âme de la connaissance rend ainsi possible la recherche.

# Vérification de la réminiscence

On appelle un jeune esclave. Socrate trace un carré dont il marque les transversales (en gras et pointillé).



Socrate veut amener le jeune garçon à trouver la marche à suivre pour construire un carré dont la surface serait le double de l'original (en gras). Le côté du carré vaut 2. Il a donc une surface de 4, et il faut construire un carré dont l'aire vaut 8. Comment faire ? L'esclave répond qu'il faut doubler la longueur des côtés. L'erreur du garçon semble être la première étape, ou le

préliminaire, de la réminiscence; « observe-le, dit Socrate à Ménon, en train de se remémorer la suite, car c'est ainsi qu'on doit se remémorer » (82e).

Socrate trace le carré que lui propose l'esclave : il faut se rendre à l'évidence, il est non deux, mais quatre fois plus grand que l'original. En effet, l'aire du nouveau carré vaut  $4 \times 4 = 16$ , soit le double de 8, la surface recherchée. Le jeune garçon propose alors de construire un carré dont le côté vaut 3. Or ce carré a une aire de 9, ce qui n'est pas ce que l'on cherche.

L'esclave est désormais dans l'embarras, ce qui rappelle évidemment l'état de torpeur dans lequel Ménon disait être. Socrate y fait explicitement allusion en utilisant le terme de raie torpille. Mais il est clair, affirme Socrate, que le garçon a fait beaucoup de chemin : « [...] à présent le voilà qui considère désormais qu'il est dans l'embarras, et tandis qu'il ne sait pas, au moins ne croit-il pas non plus qu'il sait » (84a-b). Il est maintenant dans une meilleure situation qu'avant, et Ménon en convient. En particulier, cela est profitable parce que jamais on ne cherche ce qu'on croit savoir.

Socrate trace les diagonales. Il apparaît que le carré construit sur la diagonale du carré initial est le carré recherché. L'esclave le découvre et affirme maintenant que c'est sur cette ligne que l'on construit un carré deux fois plus grand que le premier. Mais il l'ignorait complètement il y a un instant. Il faut en conclure : « Chez l'homme qui ne sait pas, il y a donc des opinions vraies au sujet de choses qu'il ignore, opinions qui portent sur les choses que cet homme en fait ignore » (85c).

La connaissance se tire de notre propre fonds. Car sinon, d'où vient la connaissance du jeune garçon ? Soit il l'a reçue à un moment donné, soit il la possède depuis toujours. Or s'il l'a reçue à un moment donné, ce n'est pas dans sa vie actuelle. Il faut donc qu'il l'ait reçue « le temps où il n'était pas un être humain » (86a).

Mais pour posséder une connaissance, « des opinions vraies doivent se trouver en lui, opinions qui, une fois réveillées par une interrogation, deviennent des connaissances, [et] son âme [les a] apprises de tout temps. » (86a).

« Donc si la vérité des êtres est depuis toujours dans notre âme, l'âme doit être immortelle, en sorte que ce que tu te trouves ne pas savoir maintenant, c'est-à-dire ce dont tu ne te souviens pas, c'est avec assurance que tu dois t'efforcer de le chercher et de te le remémorer. » (86b).

Mais immédiatement, Socrate exprime quelques réserves quant à son argument – qui ne montre en fait que l'antériorité de l'âme et non son immortalité –, et à nouveau, insiste sur les conséquences qui sont meilleures à ses yeux : l'ardeur et le zèle dans la recherche, plutôt que le scepticisme.

# La vertu s'enseigne-t-elle?

Encouragé à poursuivre la recherche, Ménon insiste cependant pour que l'on abandonne la recherche de l'essence de la vertu et que l'on passe à la question qu'il posait au tout début du dialogue : la vertu s'acquiert-elle par enseignement ou d'une autre manière ? Socrate accepte, bien que cette démarche ne lui semble pas correcte : comment savoir quelque chose de la vertu si l'on ne sait pas ce qu'est la vertu ? Il propose donc une nouvelle méthode : la méthode des hypothèses.

La **première hypothèse** envisagée est que la vertu est science, c'est-à-dire qu'elle est connaissance, savoir, raison. Cette hypothèse peut s'appuyer sur le fait que le savoir guide l'action correcte. Les autres qualités que l'on appelle vertu deviennent au contraire des vices si elles sont utilisées avec ignorance (par exemple, le courage devient témérité). Si cette hypothèse est juste, la vertu s'enseigne.

Cependant, l'hypothèse est contredite par un constat : il n'existe pas de maître de vertu. Socrate dit en tout cas qu'il n'en connaît pas. Il examine la question avec Anytos (homme politique athénien qui sera plus tard l'un de ses accusateurs). Les sophistes, il est vrai, prétendent enseigner la vertu. Anytos les critique sévèrement... tout en reconnaissant ne pas connaître leur enseignement. Il soutient que ce sont les hommes de bien qui enseignent la vertu. Mais Socrate objecte que les grands hommes tenus pour les plus vertueux (comme Périclès) n'ont pas su transmettre leur vertu à leurs fils. Irrité, Anytos interrompt son entretien avec Socrate.

Ménon, quant à lui, est dans le doute concernant l'existence de maîtres de vertu. Mais ce doute lui-même, partagé par beaucoup, laisse penser qu'il n'en existe pas.

On aboutit une fois de plus à une impasse (aporie), et Ménon en vient même à douter qu'il existe des hommes vertueux.

Socrate envisage alors une **deuxième hypothèse**. Il n'y a pas que le savoir qui peut guider l'action bonne, il y a aussi l'opinion vraie. Une opinion, même vraie, a sans doute moins de valeur qu'un savoir, en particulier parce qu'elle est instable, qu'elle n'est pas rattachée à des raisons solides, et qu'elle ressemble ainsi aux statues de Dédale qui sont douées de mouvement et s'enfuient lorsqu'on croit les posséder. Malgré cela, l'opinion vraie, tant qu'elle existe, est aussi efficace que le savoir. Il se pourrait donc que la vertu soit une opinion vraie. Dans ce cas, elle ne provient ni de l'enseignement, ni de la nature, mais plutôt d'une grâce divine, d'une inspiration. L'homme vertueux ne *sait* pas ce qu'il doit faire, mais il a une opinion correcte, droite par faveur divine. Il est comparable au

poète qui énonce des paroles dépassant sa propre compréhension.

Ménon semble convaincu par cette réponse à la question qu'il posait. Socrate exprime quant à lui quelques réserves. Cette réponse ne provient pas d'une connaissance de la vertu, puisqu'on a renoncé à en chercher l'essence. Elle repose sur une méthode hypothétique, et elle est donc elle-même hypothétique. (Il n'est pas sûr en effet que cette théorie selon laquelle la vertu est opinion droite reflète la conception de Socrate ou de Platon.)

© Wikipédia

# Ménon ou de la vertu

SOCRATE, MENON¹, UN ESCLAVE DE MENON, ANYTOS².

# [70a] MENON

Me dirais-tu bien, Socrate, si la vertu peut s'enseigner, ou si elle ne le peut pas et ne s'acquiert que par la pratique ; ou enfin si elle ne dépend ni de la pratique ni de renseignement, et si elle se trouve dans les hommes naturellement, ou de quelque autre manière ?

#### **SOCRATE**

Jusqu'à présent, Ménon, les Thessaliens étaient renommés entre les Grecs, et admirés pour leur adresse à manier un cheval et pour leurs richesses ; [70b] mais aujourd'hui ils sont renommés encore, ce me semble, pour leur sagesse, principalement les

¹ II était de Pharsale, à ce que dit Diogène Laërce (II, 60), et servit dans l'armée grecque de Cyrus, avec son ami et compatriote Aristippe. Xénophon (*Anabas.*, I, 11), qui nous rapporte son avancement rapide, ses aventures et sa mort, fait de son caractère un tableau que l'on peut croire chargé, Diogène Laërce assurant que Xénophon était l'ennemi de Ménon. Platon le représente ici jeune encore, et pourtant il lui prête déjà de la hauteur dans les paroles. – Thucydide, I, parle d'un Ménon de Pharsale, qui, dans la huitième année de la guerre du Péloponnèse, secourut les Athéniens ; service pour lequel Démosthène prétend qu'il reçut des Athéniens (*De Republ. ordin.* et *Orat. contr. aristocr.*) le droit de cité. Est-ce le père du Ménon de notre dialogue, ou un homme de sa famille ?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cet Anytos, fils d'Anthémion, est l'accusateur de Socrate, selon Diogène Laërce et Athénée, quoique nulle part Platon ni Xénophon ne citent le nom patronymique de l'ennemi de leur maître.

concitoyens de ton ami Aristippe de Larisse<sup>3</sup>. C'est à Gorgias que vous en êtes redevables; car, étant allé dans cette ville, il s'est attaché par son savoir les principaux des Aleuades<sup>4</sup>, du nombre desquels est ton ami Aristippe, et les plus distingués d'entre les Thessaliens. Il vous a accoutumés à répondre avec assurance et d'un ton imposant aux questions qu'on vous fait, comme il est naturel que [70c] répondent des gens qui savent, d'autant plus que lui-même s'offre à tous les Grecs qui veulent l'interroger, et qu'il n'en est aucun auquel il ne réponde sur quelque sujet que ce soit. Mais ici, cher Ménon, les choses ont pris une face toute contraire. Je ne sais quelle espèce de sécheresse a passé sur la science, et il paraît qu'elle a quitté [71a] ces lieux pour se retirer chez vous. Du moins si tu t'avisais d'interroger de la sorte quelqu'un d'ici, il n'est personne qui ne se mît à rire, et te dît : Étranger, tu me prends en vérité pour un heureux mortel, de croire que je sais si la vertu peut s'enseigner, ou s'il est quelque autre moven de l'acquérir; mais tant s'en faut que je sache si la vertu est de nature à s'enseigner ou non, que j'ignore même absolument ce que c'est que la vertu. [71b] Pour moi, Ménon, je me trouve dans le même cas : je suis sur ce point aussi indigent que mes concitoyens, et je me veux bien du mal de ne savoir absolument rien de la vertu.

Or, comment pourrais-je connaître les qualités d'une chose dont j'ignore la nature ? Te paraît-il, possible que quelqu'un qui ne connaît point du tout la personne de Ménon sache s'il est beau, riche, noble, ou tout le contraire ? Crois-tu que cela se puisse ?

### **MENON**

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> II ne faut pas le confondre avec Aristippe de Cyrène, qui mettait le souverain bien dans la volupté.

<sup>4</sup> Famille noble et puissante de Larisse, qui descendait du roi Aleuas. Hérodote, VII 6.

Non. Mais est-il bien vrai, Socrate, [71c] que tu ne sais pas ce que c'est que la vertu ? Est-ce là ce que nous publierons de toi à notre retour chez nous ?

#### **SOCRATE**

Non seulement cela, mon cher ami, mais ajoute que je n'ai encore trouvé personne qui le sût, à ce qu'il me semble.

### **MENON**

Quoi donc! N'as-tu point vu Gorgias lorsqu'il était ici?

SOCRATE

Si fait.

**MENON** 

Tu as donc jugé qu'il ne le savait pas ?

## SOCRATE

Je n'ai pas beaucoup de mémoire, Ménon; ainsi je ne saurais te dire à présent quel jugement je portai alors de lui. Mais peut-être sait-il ce que c'est que la vertu, et sais-tu toi-même ce qu'il disait. [71d] Rappelle-le-moi donc; ou, si tu l'aimes mieux, parle-moi pour ton propre compte: car tu es sans doute làdessus du même sentiment que lui.

**MENON** 

Oui.

Laissons donc là Gorgias, puisqu'il est absent. Mais toi, Ménon, au nom des dieux, en quoi fais-tu consister la vertu? Apprends-le moi, et ne m'envie pas cette connaissance, afin que si vous me paraissez, toi et Gorgias, savoir ce que c'est, j'aie fait le plus heureux de tous les mensonges, lorsque j'ai dit que je n'ai encore rencontré personne qui le sût.

# [71e] MENON

La chose n'est pas difficile à expliquer, Socrate. Veux-tu que je te dise d'abord en quoi consiste la vertu d'un homme? Rien de plus aisé : elle consiste à être en état d'administrer les affaires de sa patrie, et, en les administrant, de faire du bien à ses amis, et du mal à ses ennemis, en prenant bien garde d'avoir rien de semblable à souffrir. Est-ce la vertu d'une femme que tu veux connaître? Il est facile de la définir. Le devoir d'une femme est de bien gouverner sa maison, de veiller à la garde du dedans, et d'être soumise à son mari. Il y a aussi une vertu propre aux enfants de l'un et de l'autre sexe, et aux vieillards : celle qui convient à l'homme libre est autre que celle de l'esclave. [72a] En un mot, il y a une infinité d'autres vertus ; de manière qu'il n'y a nul embarras à dire ce que c'est : car selon l'âge, selon le genre d'occupation, chacun a pour toute action ses devoirs et sa vertu particulière. Je pense, Socrate, qu'il en est de même à l'égard du vice.

### **SOCRATE**

Il paraît, Ménon, que j'ai un bonheur singulier : je ne te demande qu'une seule vertu, et tu m'en donnes un essaim tout entier. Mais, pour continuer l'image empruntée [72b] aux essaims, si, t'ayant demandé quelle est la nature de l'abeille, tu m'eusses répondu qu'il y a beaucoup d'abeilles et de plusieurs espèces, que m'aurais-tu dit, si je t'avais demandé encore : Estce précisément comme abeilles que tu dis qu'elles sont en grand nombre, de plusieurs espèces et différentes entre elles ? Ou ne

diffèrent-elles en rien comme abeilles, mais à d'autres égards, par exemple, par la beauté, la grandeur, ou d'autres qualités semblables? Dis-moi, quelle eût été la réponse à cette question?

#### **MENON**

J'aurais dit que les abeilles, en tant qu'abeilles, ne sont pas différentes l'une de l'autre.

# [72c] SOCRATE

Si j'avais ajouté : Ménon, dis-moi, je te prie, en quoi consiste ce par où les abeilles ne diffèrent point entre elles, et sont toutes la même chose ; aurais-tu été en état de me satisfaire ?

#### MENON

Sans doute.

#### SOCRATE

Eh bien, il en est ainsi des vertus. Quoiqu'il y en ait beaucoup et de plusieurs espèces, elles ont toutes un caractère commun par lequel elles sont vertus; et c'est sur ce caractère que celui qui doit répondre à la personne qui l'interroge, fait bien de jeter les yeux, pour lui expliquer [72d] ce que c'est que la vertu. Ne comprends-tu pas ce que je veux dire ?

#### MENON

Il me paraît que je le comprends ; cependant je ne saisis pas encore comme je voudrais le sens de ta question.

N'est-ce qu'à l'égard de la vertu seule, Ménon, que tu penses qu'elle est autre pour un homme, et autre pour une femme, et ainsi du reste ? Ou penses-tu la même chose par rapport à la santé, la grandeur, la force ? Te semble-t-il que la santé d'un homme soit autre que celle d'une femme ? Ou bien qu'elle a partout le même caractère, en tant que santé, [72e] quelque part qu'elle se trouve, soit dans un homme, soit en toute autre chose ?

#### **MENON**

Il me paraît que c'est la même santé pour l'homme et pour la femme.

### **SOCRATE**

N'en dis-tu pas autant de la grandeur et de la force ? En sorte que la femme qui sera forte, le sera au même titre et par la même force que l'homme. Quand je dis, par la même force, j'entends que la force, en tant que force, ne diffère en rien d'ellemême, qu'elle soit dans un homme ou dans une femme. Est-ce que tu y vois quelque différence ?

#### **MENON**

Aucune.

# [73a] SOCRATE

Et la vertu sera-t-elle différente d'elle-même en tant que vertu, qu'elle se trouve dans un enfant ou dans un vieillard, dans une femme ou dans un homme ?

#### MENON

Je ne sais comment, Socrate, il me paraît qu'il n'en est pas de ceci comme du reste.

#### **SOCRATE**

Quoi donc! N'as-tu pas dit que la vertu d'un homme consiste à bien administrer les affaires publiques, et celle d'une femme à bien gouverner sa maison ?

**MENON** 

Oui.

### **SOCRATE**

Est-il possible de bien gouverner, soit un État, soit une maison, soit toute autre chose, si on ne l'administre sagement et justement ?

### **MENON**

Non.

# [73b] SOCRATE

Mais si on les administre justement et sagement, n'est-ce point par la justice et la sagesse qu'on les administrera ?

#### MENON

Nécessairement.

#### SOCRATE

La femme et l'homme, pour être bons, ont donc besoin des mêmes choses, savoir, de la justice et de la sagesse ?

| $\mathbf{N}$ | -  | T ( | <b>7</b> . T |
|--------------|----|-----|--------------|
| IVI          | EN | 1() | N            |

Cela est évident.

#### **SOCRATE**

Mais quoi ! L'enfant et le vieillard, s'ils sont déréglés et injustes, seront-ils jamais bons ?

**MENON** 

Non certes.

SOCRATE

Mais il faut qu'ils soient sages [73c] et justes?

MENON

Oui.

## **SOCRATE**

Tous les hommes sont donc bons de la même manière, puisqu'ils le sont par la possession des mêmes choses ?

**MENON** 

Vraisemblablement.

#### SOCRATE

Mais ils ne seraient pas bons de la même manière, si leur vertu n'était pas la même vertu ?

#### **MENON**

Non sans doute.

#### **SOCRATE**

Ainsi, puisque la vertu est la même pour tous, tâche de me dire et de te rappeler en quoi Gorgias la fait consister et toi avec lui.

#### **MENON**

Si tu cherches une définition générale, [73d] qu'est-ce autre chose que la capacité de commander aux hommes ?

#### SOCRATE

Voilà bien ce que je cherche : mais dis-moi, Ménon, est-ce là la vertu d'un enfant, est-ce celle d'un esclave d'être capable de commander à son maître ? Et te semble-t-il qu'on soit encore esclave, alors qu'on commande ?

#### MENON

Il ne me le semble point, Socrate.

#### SOCRATE

Cela serait contre toute raison, mon cher. Considère encore ceci. Tu fais consister la vertu dans la capacité de commander ; n'ajouterons-nous pas : justement et non injustement ?

#### **MENON**

C'est mon avis ; car la justice, Socrate, est de la vertu.

# [73e] SOCRATE

Est-ce la vertu, Ménon, ou quelque vertu?

#### **MENON**

Que veux-tu dire?

#### **SOCRATE**

Ce que je dirais de toute autre chose : par exemple, je dirais de la rondeur que c'est une figure ; mais non pas simplement que c'est la figure ; et la raison pourquoi je parlerais de la sorte, c'est qu'il y a d'autres figures.

#### **MENON**

Tu parlerais juste. Je conviens aussi que la justice n'est pas l'unique vertu, et qu'il y en a d'autres.

# [74a] SOCRATE

Quelles sont-elles ? Nomme-les, de même que je te nommerais les autres figures, si tu l'exigeais de moi ; fais la même chose à l'égard des autres vertus.

#### MENON

Il me paraît que le courage est une vertu, ainsi que la tempérance, la sagesse, la générosité, et une foule d'autres.

#### SOCRATE

Nous voilà retombés, Ménon, dans le même inconvénient. Nous ne cherchons qu'une vertu, et nous en avons trouvé plusieurs d'une autre manière que tout à l'heure. Quant à cette vertu unique, qui embrasse toutes les autres, nous ne pouvons la découvrir.

#### **MENON**

Je ne saurais, Socrate, trouver une vertu telle que tu la cherches, [74b] qui convienne à toutes les vertus, comme, je le ferais par rapport à d'autres choses.

#### SOCRATE

Je n'en suis pas surpris. Mais je vais faire tous mes efforts pour nous mettre sur la voie de cette découverte, si j'en suis capable. Tu comprends sans doute qu'il en est ainsi de toutes les autres choses. Si donc on te faisait la question dont je parlais il n'y a qu'un moment, Ménon, qu'est-ce que la figure ? Et que tu répondisses, c'est la rondeur; qu'ensuite on te demandât, comme j'ai fait, la rondeur est-elle la figure ou une espèce de figure ; tu dirais apparemment que c'est une espèce de figure ?

| Ν | 1 | $\mathbf{E}$ | N | $\cap$ | N | I |
|---|---|--------------|---|--------|---|---|
|   |   |              |   |        |   |   |

Oui.

#### SOCRATE

Sans doute à cause qu'il y d'autres figures ?

[74c] MENON

Oui.

#### SOCRATE

Et si on te demandait en outre quelles sont ces figures, les nommerais-tu?

#### **MENON**

Assurément.

#### SOCRATE

Pareillement, si on te demandait ce que c'est que la couleur, et si, après que tu aurais répondu que c'est la blancheur, on te faisait cette nouvelle question, la blancheur est-elle la couleur, ou une espèce de couleur? Tu dirais que c'est une espèce de couleur, par la raison qu'il y en a d'autres?

MENON

Sans contredit.

#### SOCRATE

Et si on te priait de nommer d'autres couleurs, tu en nommerais [74d] d'autres qui ne sont pas moins des couleurs que la blancheur?

**MENON** 

Oui.

#### SOCRATE

Si donc reprenant la parole, comme j'ai fait, on te disait : Nous arrivons toujours à plusieurs choses ; ne me réponds pas ainsi ; mais puisque tu appelles ces diverses choses d'un seul nom, et que lu prétends qu'il n'en est pas une seule qui ne soit figure, quoique plusieurs soient opposées entre elles, dis-moi quelle est cette chose que tu nommes figure, qui comprend également la ligne droite et la courbe, et qui te fait dire que l'espace rond n'est pas moins figure, [74e] que l'espace renfermé entre des lignes droites. N'est-ce point en effet ce que tu dis ?

**MENON** 

Oui.

#### SOCRATE

Lorsque tu parles de la sorte, prétends-tu pour cela que ce qui est rond n'est pas plus rond que droit, ou ce qui est droit pas plus droit que rond ?

**MENON** 

Nullement, Socrate.

#### SOCRATE

Tu soutiens cependant que l'un n'est pas plus figure que l'autre, le rond que le droit.

MENON

Cela est vrai.

#### **SOCRATE**

Essaie donc de me dire quelle est cette chose que l'on appelle figure. [75a] Si étant ainsi interrogé par quelqu'un, soit touchant la figure, soit touchant la couleur, tu lui disais : Mon cher, je ne comprends pas ce que tu me demandes, et je ne sais de quoi tu me veux parler, probablement il en serait surpris, et répliquerait : Tu ne conçois pas que je cherche ce qui est commun à toutes ces figures et ces couleurs ? Quoi ! Ménon, n'aurais-tu rien à répondre, au cas qu'on te demandât ce que

| l'espace rond, le droit, et les autres figures, | ont de commun?     |
|-------------------------------------------------|--------------------|
| Tâche de le dire, afin que cela te tienne lieu  | d'exercice pour ta |
| réponse sur la vertu.                           |                    |
|                                                 |                    |

| [75b] | MENON |
|-------|-------|
|       |       |

Non. Mais dis-le toi-même, Socrate.

**SOCRATE** 

Veux-tu que je te fasse ce plaisir?

**MENON** 

Très fort.

**SOCRATE** 

Tu auras donc à ton tour la complaisance de me dire ce que c'est que la vertu ?

**MENON** 

Oui.

**SOCRATE** 

Il me faut faire tous mes efforts ; la chose en vaut la peine.

**MENON** 

Assurément.

Allons, essayons de t'expliquer ce que c'est que la figure. Vois si tu admets cette définition. La figure est de toutes les choses qui existent la seule qui va toujours avec la couleur. Estu content ? Ou désires-tu quelque autre définition ? Pour moi, je serais [75c] satisfait si tu m'en donnais une pareille de la vertu.

#### MENON

Mais cette définition est inepte, Socrate.

SOCRATE

Pourquoi donc?

#### **MENON**

Selon toi, la figure est ce qui va toujours avec la couleur.

SOCRATE

Eh bien, après.

#### **MENON**

Mais si l'on disait qu'on ne sait point ce que c'est que la couleur, et qu'on est à cet égard dans le même embarras qu'à l'égard de la figure, que penserais-tu de ta réponse ?

#### SOCRATE

Qu'elle est vraie. Et si j'avais affaire à un de ces hommes habiles, toujours prêts à disputer et à argumenter, je lui [75d] dirais : Ma réponse est faite ; si elle n'est pas juste, c'est à toi de prendre la parole et de la réfuter. Mais si c'étaient deux amis, comme toi et moi, qui veulent converser ensemble, il faudrait

répondre d'une manière plus douce et plus conforme aux lois de la dialectique. Or il est, ce me semble, plus conforme aux lois de la dialectique, de ne point se borner à faire une réponse vraie, mais de n'y faire entrer que des choses dont celui qui est interrogé avoue qu'il est instruit. C'est de cette manière que je vais essayer de te parler. [75e] Dis-moi, n'y a-t-il pas quelque chose que tu appelles fin, c'est-à-dire borne et extrémité ? Par ces trois mots j'entends la même idée ; Prodicos<sup>5</sup> n'en conviendrait peut-être pas : mais toi, ne dis-tu pas d'une chose également qu'elle est bornée ou finie ? Voilà ce que je veux dire, rien de bien compliqué.

#### **MENON**

Oui, je le dis, et je crois comprendre ta pensée.

# [76a] SOCRATE

N'appelles-tu point quelque chose surface, plan, et une autre chose, solide ? Par exemple, ce qu'on appelle de ce nom en géométrie.

#### MENON

Sans doute.

### **SOCRATE**

Tu es peut-être à présent en état de concevoir ce que j'entends par figure. Je dis en général de toute figure, que c'est ce qui borne le solide ; et pour comprendre cette définition en deux mots, j'appelle figure la borne du solide.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Prodicos s'attachait à la valeur propre de chaque mot. Voyez le *Protagoras*.

#### **MENON**

Et qu'est-ce que tu appelles couleur, Socrate?

### **SOCRATE**

Tu es un railleur, Ménon, de faire à un vieillard des questions embarrassantes, tandis que tu ne veux pas [76b] te rappeler ni me dire en quoi Gorgias fait consister la vertu.

#### **MENON**

Je te le dirai, Socrate, après que tu auras répondu à ma question.

#### SOCRATE

Quand on aurait les yeux bandés, Ménon, on verrait, à ta conversation seule, que tu es beau et que tu as encore des amants.

#### **MENON**

Pourquoi cela?

#### SOCRATE

Parce que tu ne fais dans tes discours autre chose que commander; ce qui est l'ordinaire des beaux jeunes gens que gâte l'habitude de la tyrannie, qu'ils exercent tant qu'ils sont [76c] dans la fleur de l'âge. Outre cela, peut-être as-tu reconnu mon faible pour la beauté. J'aurai donc cette complaisance pour toi, et je répondrai.

#### **MENON**

Oui, aie pour moi cette complaisance.

#### **SOCRATE**

Veux-tu que je te réponde comme répondrait Gorgias<sup>6</sup>, d'une manière qu'il te sera plus aisé de suivre ?

**MENON** 

Je le veux bien, pourquoi pas?

**SOCRATE** 

Ne dites-vous point, selon le système d'Empédocle, que les choses sont sujettes à des écoulements<sup>7</sup>?

**MENON** 

Très fort.

**SOCRATE** 

Et qu'elles ont des pores dans lesquels et au travers desquels passent ces écoulements ?

**MENON** 

Assurément.

 $<sup>^{6}</sup>$  Gorgias, qui donna des leçons à Menon, passe pour en avoir pris d'Empédocle. Diogène Laërce, VIII, 58 ; Quintil., III, 1 ; Suidas, v. Γοργ. Εμπ.

 $<sup>^7</sup>$  Plutarq., de Placit. philos., IV, 9.

Et que certains écoulements sont proportionnés à certains [76d] pores, au lieu que pour d'autres ils sont trop grands ou trop petits ?

**MENON** 

Cela est vrai.

SOCRATE

Et tu appelles quelque chose la vue?

**MENON** 

Oui.

#### SOCRATE

Cela posé, comprends ce que je dis, comme parle Pindare<sup>8</sup>. La couleur n'est autre chose qu'un écoulement de figures, correspondant à la vue et sensible.

#### MENON

Cette réponse me paraît parfaitement belle, Socrate.

#### SOCRATE

Cela vient peut-être de ce qu'elle ne t'est point étrangère; et puis tu vois, je pense, qu'il te serait aisé sur cette réponse d'expliquer ce que c'est que la voix, [76e] l'odorat, et beaucoup d'autres choses semblables.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> C'était le début d'une ode perdue de Pindare. Voyez Schneider, *Fragm.* Pindar., p. 7 ; et l'édition de Heyne, t. III, p. 12.

#### **MENON**

Sans doute.

#### **SOCRATE**

Elle a je ne sais quoi de tragique, Ménon<sup>9</sup> ; c'est pourquoi elle te plaît plus que la réponse touchant la figure.

#### **MENON**

Je l'avoue.

#### SOCRATE

Elle n'est pourtant pas si bonne, fils d'Alexidemos, à ce que je me persuade; mais l'autre vaut mieux. Je pense que tu en jugerais de même, si, comme tu disais hier, tu n'étais point obligé de partir avant les mystères, mais que tu pusses rester et te faire initier.

# [77a] MENON

Je resterais volontiers, Socrate, si tu consentais à me dire beaucoup de choses pareilles.

#### SOCRATE

Du côté de la bonne volonté je ne négligerai rien, tant à cause de toi qu'à cause de moi. Mais je crains bien de n'être point capable de te dire beaucoup de choses semblables. Mets-

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Est-ce une allusion au genre de la poésie d'Empédocle, qui tenait de la tragédie plus que de la comédie ? (Diogène de Laërte, VIII, 70). Ou, comme le vent Schleiermacher, une allusion à cette foule de sentences tragiques, celles d'Euripide, par exemple, qui éblouissaient d'abord sans pouvoir soutenir un examen sérieux ?

toi en devoir présentement de remplir ta promesse, et de me dire ce que c'est que la vertu prise en général. Cesse de faire plusieurs choses d'une seule, comme on dit d'ordinaire en raillant à ceux qui broient; mais laissant la vertu dans sa totalité et son intégrité, explique-moi en quoi elle consiste. Je t'ai donné des modèles [77b] pour te diriger.

#### **MENON**

Il me paraît donc, Socrate, que la vertu consiste, comme dit le poète<sup>10</sup>, à se plaire aux belles choses et à pouvoir se les procurer. Ainsi j'appelle vertueux celui qui désire les belles choses, et peut s'en procurer la jouissance.

### **SOCRATE**

Entends-tu que désirer les belles choses ce soit désirer les bonnes ?

**MENON** 

Précisément.

### **SOCRATE**

Est-ce qu'il y aurait des hommes qui désirent les mauvaises choses, tandis que les autres désirent les [77c] bonnes ? Ne te semble-t-il pas, mon cher, que tous désirent ce qui est bon ?

**MENON** 

Nullement.

<sup>10</sup> On ignore quel peut être ce poète.

Mais, à ton avis, quelques-uns désirent ce qui est mauvais? **MENON** Oui. SOCRATE Veux-tu dire qu'ils regardent alors le mauvais comme bon ; ou que le connaissant pour mauvais, ils ne laissent pas de le désirer? MENON L'un et l'autre, ce me semble. **SOCRATE** Quoi! Ménon, juges-tu qu'un homme connaissant le mal pour ce qu'il est, puisse se porter à le désirer? **MENON** Très fort. **SOCRATE** Qu'appelles-tu désirer ? Est-ce désirer que la chose lui arrive? MENON Qu'elle lui arrive, [77d] sans doute.

Mais cet homme s'imagine- t-il que le mal est avantageux pour celui qui l'éprouve, ou bien sait-il qu'il est nuisible à celui en qui il se rencontre ?

#### **MENON**

Il y en a qui s'imaginent que le mal est avantageux ; et il y en a d'autres qui savent qu'il est nuisible.

#### SOCRATE

Mais crois-tu que ceux qui s'imaginent que le mal est avantageux, le connaissent comme mal ?

#### **MENON**

Pour cela, je ne le crois pas.

### SOCRATE

Il est évident par conséquent que ceux-là ne désirent pas le mal, [77e] qui ne le connaissent pas comme mal, mais qu'ils désirent ce qu'ils prennent pour un bien, et qui est réellement un mal; de sorte que ceux qui ignorent qu'une chose est mauvaise, et qui la croient bonne, désirent manifestement le bien. N'est-ce pas ?

#### **MENON**

Il y a toute apparence.

Mais quoi! Les autres qui désirent le mal, à ce que tu dis, et qui sont persuadés que le mal nuit à celui dans lequel il se trouve, connaissent sans doute qu'il leur sera nuisible?

**MENON** 

[78a] Nécessairement.

SOCRATE

Ne pensent-ils pas que ceux à qui l'on nuit, sont à plaindre en ce qu'on leur nuit ?

**MENON** 

Nécessairement encore.

SOCRATE

Et qu'en tant qu'on est à plaindre, on est malheureux?

**MENON** 

Je le crois.

SOCRATE

Or est-il quelqu'un qui veuille être à plaindre et malheureux ?

**MENON** 

Je ne le crois pas, Socrate.

Si donc personne ne veut être tel, personne aussi ne veut le mal. En effet, être à plaindre, qu'est-ce autre chose que désirer le mal et se le procurer ?

#### **MENON**

Il paraît [78b] que tu as raison, Socrate : personne ne veut le mal.

## **SOCRATE**

Ne disais-tu pas tout à l'heure que la vertu consiste à vouloir le bien et à pouvoir se le procurer ?

## **MENON**

Oui, je l'ai dit.

#### SOCRATE

N'est-il pas vrai que dans cette définition, le vouloir est commun à tous, et qu'à cet égard nul homme n'est meilleur qu'un autre ?

#### **MENON**

J'en conviens.

#### SOCRATE

Il est clair, par conséquent, que si les uns sont meilleurs que les autres, ce ne peut être que sous le rapport du pouvoir.

#### MENON

Sans doute.

Ainsi la vertu à ton compte n'est autre chose que [78c] le pouvoir de se procurer le bien.

## **MENON**

Il me semble véritablement, Socrate, que la chose est telle que tu la conçois.

## SOCRATE

Voyons si cela est vrai, car peut-être as-tu raison. Tu fais donc consister la vertu dans le pouvoir de se procurer le bien ?

## **MENON**

Oui.

#### SOCRATE

N'appelles-tu pas biens la santé, la richesse, la possession de l'or et de l'argent, des honneurs et des dignités dans l'état ? Donnes-tu le nom de biens à d'autres choses qu'à celles-là ?

## **MENON**

Non, mais je comprends sous le nom de biens [78d] toutes les choses de cette nature.

À la bonne heure. Se procurer de l'or et de l'argent est donc la vertu, à ce que dit Ménon, hôte du grand roi par son père<sup>11</sup>. Ajoutes-tu quelque chose à cette acquisition, Ménon, comme justement et saintement? Ou tiens-tu cela pour indifférent; et cette acquisition, pour être injuste, n'en sera-t-elle pas moins de la vertu, selon toi?

## **MENON**

Point du tout, Socrate, ce sera vice.

#### SOCRATE

Il est donc, à ce qu'il paraît, absolument nécessaire que la justice ou [78e] la tempérance, ou la sainteté, ou quelque, autre partie de la vertu se rencontre dans cette acquisition ; sans quoi, elle ne sera point de la vertu, quoiqu'elle nous procure des biens.

## **MENON**

Comment en effet serait-elle de la vertu sans cela?

#### SOCRATE

Mais ne se procurer ni or ni argent, lorsque cela n'est pas juste, et n'en procurer en ce cas à personne, n'est-ce point aussi de la vertu?

## **MENON**

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Aristippe, l'ami de Ménon, était aussi lié avec le grand roi par les liens de l'hospitalité, au rapport de Xénophon, *Anabase.*, II. Cela vient peut-être des services que les Aleuades, dont Ménon et Aristippe faisaient partie, avaient rendus à Xerxès dans la guerre Médique, en lui livrant la Thessalie. Pausanias, VIII.

Évidemment.

#### SOCRATE

Ainsi se procurer ces sortes de biens n'est pas plus de la vertu que de ne se les procurer pas; mais, selon toute apparence, ce qui se fait avec justice est vertu, au contraire [79a] ce qui n'a aucune qualité de ce genre est vice.

#### **MENON**

Il me semble nécessaire que la chose soit comme tu dis.

## **SOCRATE**

N'avons-nous pas dit un peu plus haut que chacune de ces qualités, la justice, la tempérance, et toutes les autres de cette nature, sont des parties de la vertu ?

**MENON** 

Oui.

SOCRATE

Ainsi tu te joues de moi, Ménon?

**MENON** 

En quoi donc, Socrate?

#### SOCRATE

En ce que t'ayant prié il n'y a qu'un moment de ne point rompre la vertu, ni la mettre en morceaux, et t'ayant donné des modèles de la manière dont tu dois répondre, tu n'as tenu aucun compte de tout cela, et tu me dis d'une part que la vertu [79b] consiste à pouvoir se procurer des biens avec justice, et d'autre part que la justice est une partie de la vertu.

**MENON** 

Il est vrai.

## **SOCRATE**

Ainsi il résulte de tes aveux, que la vertu consiste à faire tout ce qu'en fait avec une partie de la vertu ; puisque tu reconnais que la justice et les autres qualités semblables sont des parties de la vertu.

**MENON** 

Eh bien! Que signifie ceci?

## **SOCRATE**

Que, bien loin de m'expliquer ce que c'est que la vertu prise en général, comme je t'en ai prié, tu me dis que toute action est la vertu, pourvu qu'elle se fasse avec une partie [79c] de la vertu ; comme si tu m'avais déjà expliqué ce que c'est que la vertu en général, et que je dusse la reconnaître, lors même que tu l'auras ainsi divisée en petits morceaux. Il faut donc, à ce qu'il me paraît, que je te demande de nouveau, mon cher Ménon, ce que c'est que la vertu, et s'il est vrai que la vertu soit toute action faite avec une partie de la vertu ; car c'est dire cela, que de dire de toute action faite avec justice, que c'est la vertu. Ne juges-tu pas qu'il est besoin de revenir à la même question, et penses-tu que, ne connaissant pas la vertu elle-même, on puisse connaître ce que c'est qu'une partie de la vertu ?

**MENON** 

Je ne le pense pas.

# [79d] SOCRATE

Car, s'il t'en souvient, lorsque je t'ai répondu tout à l'heure sur la figure, nous avons condamné cette manière de répondre par ce qui est en question, et dont on n'est pas encore convenu.

#### **MENON**

Nous avons eu raison de la condamner, Socrate.

#### SOCRATE

Ainsi, mon cher, tandis que nous cherchons encore ce que c'est que la vertu en général, ne crois pas pouvoir en expliquer la nature à personne, en faisant entrer dans ta réponse les parties de la vertu, ni bien définir quoi que ce soit par une semblable [79e] méthode. Mais persuade-toi que la même demande reviendra toujours. Pour quoi prends-tu la vertu, quand tu parles comme tu fais ? Juges-tu que je ne dis rien de solide ?

## **MENON**

Au contraire, ton discours me paraît très sensé.

#### SOCRATE

Ainsi réponds-moi de nouveau. En quoi faites-vous consister la vertu, toi et ton ami ?

## **MENON**

J'avais déjà ouï dire, Socrate, avant que de converser [80a] avec toi, que tu ne savais autre chose que douter toi-même, et

jeter les autres dans le doute : et je vois à présent que tu me fascines l'esprit par tes charmes et tes maléfices, enfin que tu m'as comme enchanté, de manière que je suis tout rempli de doutes. Et, s'il est permis de railler, il me semble que tu ressembles parfaitement, pour la figure et pour tout le reste, à cette large torpille marine qui cause l'engourdissement à tous ceux qui l'approchent et la touchent. Je pense que tu as fait le même effet sur moi : car je suis véritablement engourdi [80b] d'esprit et de corps, et je ne sais que te répondre. Cependant j'ai discouru mille fois au long sur la vertu devant beaucoup de personnes, et fort bien, à ce qu'il me paraissait. Mais à ce moment je ne puis pas seulement dire ce que c'est. Tu prends, à mon avis, le bon parti, de ne point aller sur mer, de voyager en d'autres pays : car si tu faisais la même chose dans quelque autre ville, on te punirait bien vite du dernier supplice comme un enchanteur.

#### **SOCRATE**

Tu es un rusé, Ménon, et tu as pensé m'attraper.

**MENON** 

En quoi donc, Socrate?

[80c] SOCRATE

Je vois bien pourquoi tu m'as comparé.

**MENON** 

Pourquoi, je te prie?

SOCRATE

Afin que je te compare à mon tour. Je sais que tous ceux qui sont beaux aiment qu'on les compare : cela tourne à leur avantage; car les images des belles choses sont belles, ce me semble. Mais je ne te rendrai pas comparaison pour comparaison. Quant à moi, si la torpille étant elle-même engourdie jette les autres dans l'engourdissement, je lui ressemble; sinon, je ne lui ressemble pas; car si je fais naître des doutes dans l'esprit des autres, ce n'est pas que j'en sache plus qu'eux: je doute au contraire plus que personne, et c'est ainsi que je fais douter [80d] les autres. Maintenant, quant à la vertu, je ne sais point du tout ce que c'est: pour toi, peut-être le savais-tu avant que de t'approcher de moi; et à ce moment tu parais ne le point savoir. Cependant je veux examiner et chercher avec toi ce que ce peut être.

#### **MENON**

Et comment t'y prendras-tu, Socrate, pour chercher ce que tu ne connais en aucune manière? Quel principe prendras-tu, dans ton ignorance, pour te guider dans cette recherche? Et quand tu viendrais à le rencontrer, comment le reconnaîtraistu, ne l'ayant jamais connu?

# [80e] SOCRATE

Je comprends ce que tu veux dire, Ménon. Vois-tu combien est fertile en disputes ce propos que tu mets en avant? Il n'est pas possible à l'homme de chercher ni ce qu'il sait ni ce qu'il ne sait pas ; car il ne cherchera point ce qu'il sait parce qu'il le sait et que cela n'a point besoin de recherche, ni ce qu'il ne sait point par la raison qu'il ne sait pas ce qu'il doit chercher.

# [81a] MENON

Est-ce que ce discours ne te paraît pas vrai, Socrate?

Nullement.

**MENON** 

Me dirais-tu bien pourquoi?

SOCRATE

Oui : car j'ai entendu des hommes et des femmes habiles dans les choses divines.

MENON

Que disaient-ils?

**SOCRATE** 

Des choses vraies et belles, à ce qu'il me semble.

**MENON** 

Quoi encore ? Et quelles sont ces personnes-là ?

## **SOCRATE**

Quant aux personnes, ce sont des prêtres et des prêtresses qui se sont appliqués à pouvoir rendre raison des choses qui concernent leur ministère : [81b] c'est Pindare, et beaucoup d'autres poètes ; j'entends ceux qui sont divins. Pour ce qu'ils disent, le voici : examine si leurs discours te paraissent vrais. Ils disent que l'âme humaine est immortelle ; que tantôt elle s'éclipse, ce qu'ils appellent mourir ; tantôt elle reparaît, mais qu'elle ne périt jamais ; que pour cette raison il faut mener la vie la plus sainte possible ; car les âmes qui ont payé à Perséphone la dette de leurs anciennes fautes, elle les rend au bout de neuf ans à la lumière du soleil. [81c] De ces âmes sortent les rois

illustres, célèbres par leur puissance, et les hommes grands par leur sagesse; dans l'avenir les mortels les appellent de saints héros<sup>12</sup>. Ainsi l'âme étant immortelle, étant d'ailleurs née plusieurs fois, et ayant vu ce qui se passe dans ce monde et dans l'autre et toutes choses, il n'est rien qu'elle n'ait appris. C'est pourquoi il n'est pas surprenant qu'à l'égard de la vertu et de tout le reste, elle soit en état de se ressouvenir de ce qu'elle a su antérieurement; car, comme tout se tient, [81d] et que l'âme a tout appris, rien n'empêche qu'en se rappelant une seule chose, ce que les hommes appellent apprendre, on ne trouve de soimême tout le reste, pourvu qu'on ait du courage, et qu'on ne se lasse point de chercher. En effet ce qu'on nomme chercher et apprendre n'est absolument que se ressouvenir. Il ne faut donc point ajouter foi au propos fertile en disputes que tu as avancé : il n'est propre qu'à engendrer en nous la paresse, et il n'y a que des hommes efféminés qui puissent se plaire à l'entendre. [81e] Le mien, au contraire, les rend laborieux et inquisitifs. Ainsi je le tiens pour vrai ; et je veux en conséquence chercher avec toi ce que c'est que la vertu.

## **MENON**

J'y consens, Socrate. Mais te borneras-tu à dire simplement que nous n'apprenons rien, et que ce qu'on appelle apprendre, n'est autre chose que se ressouvenir? Pourrais-tu m'enseigner comment cela est ainsi?

#### SOCRATE

J'ai déjà dit, Ménon, que tu es un rusé. [82a] Tu me demandes si je puis t'enseigner, dans le temps même que je soutiens qu'on n'apprend rien, et qu'on ne fait que se ressouvenir,

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Fragment de quelque ode de Pindare, que nous n'avons plus. Schneider, *Fragm. Pindar.*, p. 24; *Versuch uber Pindar's Leben und Schriften*, p. 63. Heyne, t. III, 36-37.

afin de me faire tomber sur-le-champ en contradiction avec moi-même.

#### **MENON**

Non, par Zeus! Socrate, je n'ai point parlé ainsi dans cette vue, mais par pure habitude. Cependant si tu peux me montrer que la chose est telle que tu dis, montre-le-moi.

#### SOCRATE

Cela n'est point aisé; mais en ta faveur je ferai tous mes efforts. Appelle-moi quelqu'un de ces nombreux esclaves [82b] qui sont à ta suite, celui que tu voudras, afin que je te fasse voir sur lui ce que tu souhaites.

MENON

Volontiers. Viens ici.

SOCRATE

Est-il Grec, et sait-il le grec?

**MENON** 

Fort bien; il est né dans notre maison.

#### SOCRATE

Sois attentif à examiner s'il te paraîtra se ressouvenir luimême, ou apprendre de moi.

MENON

J'y ferai attention.

|                  | Dis-moi, | mon | enfant, | sais-tu | que | ceci | est | un | espace |
|------------------|----------|-----|---------|---------|-----|------|-----|----|--------|
| ré <sup>13</sup> | 3        |     |         |         |     |      |     |    |        |

L'ESCLAVE

Oui.

#### **SOCRATE**

L'espace (82c] carré n'est-ce pas celui qui a les quatre lignes que voilà toutes égales ?

L'ESCLAVE

Oui.

## **SOCRATE**

N'a-t-il point encore ces autres lignes tirées par le milieu égales ?

L'ESCLAVE

Oui.

## SOCRATE

Ne peut-il pas y avoir un espace semblable plus grand ou plus petit ?

## L'ESCLAVE

<sup>13</sup> Il faut supposer que Socrate a tracé des figures sur le sol.

| $\sim$ | 1      |     |      |  |
|--------|--------|-----|------|--|
| Sans   | $\sim$ | 1   | 11+^ |  |
| Salis  | "      | ( ) |      |  |
| Duilo  | u      | v   | ul   |  |

Si donc ce côté était de deux pieds, et cet autre aussi de deux pieds, de combien de pieds serait le tout? Considère la chose de cette manière. Si ce côté-ci était de deux pieds, et celui-là d'un pied seulement, n'est-il pas vrai que l'espace serait d'une fois deux pieds?

L'ESCLAVE

[82d] Oui.

#### SOCRATE

Mais comme ce côté-là est aussi de deux pieds, cela ne faitil pas deux fois deux ?

L'ESCLAVE

Oui.

SOCRATE

L'espace devient donc de deux fois deux pieds?

L'ESCLAVE

Oui.

#### SOCRATE

Combien font deux fois deux pieds? Fais-en le compte et dis-le-moi.

## L'ESCLAVE

Quatre, Socrate.

#### **SOCRATE**

Ne pourrait-on pas faire un espace double de celui-ci, et tout semblable, ayant comme lui toutes ses lignes égales ?

L'ESCLAVE

Oui.

SOCRATE

Combien aurait-il de pieds?

L'ESCLAVE

Huit.

#### SOCRATE

Allons, tâche de me dire de quelle grandeur [82e] sera chaque ligne de cet autre carré. Celles de celui-ci sont de deux pieds ; celles du carré double de combien seront-elles ?

## L'ESCLAVE

Il est évident, Socrate, qu'elles seront doubles.

## SOCRATE

Tu vois, Ménon, que je ne lui apprends rien de tout cela, je ne fais que l'interroger. Il s'imagine à présent savoir quelle est la

| ligne dont doit se former l'espace de huit pieds. Ne te le semble-<br>t-il pas ? |
|----------------------------------------------------------------------------------|
| MENON                                                                            |
| Oui.                                                                             |
| SOCRATE                                                                          |
| Le sait-il ?                                                                     |
| MENON                                                                            |
| Non, assurément.                                                                 |
| SOCRATE                                                                          |
| Mais il croit qu'il se forme d'une ligne double ?                                |
| MENON                                                                            |
| Oui.                                                                             |

Observe comme la mémoire va lui revenir successivement.

Réponds-moi, toi. Ne dis-tu point que l'espace double [83a] se forme de la ligne double ? Je n'entends point par là un espace long de ce côté-ci, et étroit de ce côté-là : mais il faut qu'il soit égal en tout sens comme celui-ci, et qu'il en soit double, c'est-à-dire de huit pieds. Vois si tu juges encore qu'il se forme de la ligne double.

L'ESCLAVE

Oui.

## **SOCRATE**

Si nous ajoutons à cette ligne une autre ligne aussi longue, la nouvelle ligne ne sera-t-elle pas double de la première ?

## L'ESCLAVE

Sans contredit.

## **SOCRATE**

C'est donc de cette ligne, dis-tu, que se formera l'espace double, si on en tire quatre semblables ?

## L'ESCLAVE

Oui.

#### SOCRATE

Tirons-en quatre pareilles à celle-ci. N'est-ce pas là ce que tu appelles l'espace de huit pieds ?

## L'ESCLAVE

Oui.

#### SOCRATE

Dans ce carré ne s'en trouve-t-il pas quatre égaux chacun à celui-ci qui est de quatre pieds ?

## L'ESCLAVE

| $\sim$ |    | •  |
|--------|----|----|
| ()     | 11 | 1. |

De quelle grandeur est-il donc? N'est-il pas quatre fois aussi grand?

L'ESCLAVE

Sans doute.

**SOCRATE** 

Mais ce qui est quatre fois aussi grand est-il double?

L'ESCLAVE

Non, par Zeus!

**SOCRATE** 

Combien donc est-il?

L'ESCLAVE

Quadruple.

**SOCRATE** 

Ainsi, mon enfant, [83c] de la ligne double il ne se forme pas un espace double, mais quadruple.

L'ESCLAVE

Tu dis vrai.

| S  | $\cap$ | C   | R      | Δ  | $\Gamma E$ |
|----|--------|-----|--------|----|------------|
| יט | U      | C I | $\sim$ | а. | Ľ          |

| Con arratma fair | . ~    | $f_{\alpha}$ | 00100  |              | , at aa | 10.00 | 1 |
|------------------|--------|--------------|--------|--------------|---------|-------|---|
| Car quatre fois  | auaire | m            | seize. | $\mathbf{n}$ | est-ce  | bas   | , |
| 1                | 1      |              | ,      |              |         | 1     |   |

L'ESCLAVE

Oui.

## **SOCRATE**

De quelle ligne se forme donc l'espace de huit pieds ? L'espace quadruple ne se forme-t-il point de celle-ci ?

L'ESCLAVE

J'en conviens.

## **SOCRATE**

Et l'espace de quatre pieds ne se forme-t-il point de celle-là qui est la moitié de l'autre ?

L'ESCLAVE

Oui.

## **SOCRATE**

Soit. L'espace de huit pieds n'est-il pas double de celui-ci, et la moitié de celui-là ?

L'ESCLAVE

Sans doute.

Ne se formera- t-il pas d'une ligne plus grande que celle-ci, et plus petite [83d] que celle-là ? N'est-il pas vrai ?

## L'ESCLAVE

Il me paraît que oui.

## **SOCRATE**

Fort bien. Réponds toujours selon ta pensée ; et dis-moi, cette ligne n'était-elle pas de deux pieds, et cette autre de quatre ?

## L'ESCLAVE

Oui.

#### SOCRATE

Il faut par conséquent que la ligne de l'espace de huit pieds soit plus grande que celle de deux pieds, et plus petite que celle de quatre.

#### L'ESCLAVE

Il le faut.

# [83e] SOCRATE

Tâche de me dire de combien elle doit être.

#### L'ESCLAVE

De trois pieds.

| Si elle est de trois pieds, nous n'avons donc qu'à ajouter à         |
|----------------------------------------------------------------------|
| cette ligne la moitié d'elle-même, et elle sera de trois pieds ; car |
| voilà deux pieds, et en voici un. De ce côté pareillement voilà      |
| deux pieds et en voici un : et l'espace dont tu parles est fait.     |

| Si elle est de trois pieds, nous n'avons donc qu'à ajouter à cette ligne la moitié d'elle-même, et elle sera de trois pieds ; car |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| voilà deux pieds, et en voici un. De ce côté pareillement voilà deux pieds et en voici un : et l'espace dont tu parles est fait.  |
| L'ESCLAVE                                                                                                                         |
| Oui.                                                                                                                              |
| SOCRATE                                                                                                                           |
| Mais si l'espace a trois pieds de ce côté-ci, et trois pieds de ce côté-là, n'est-il point de trois fois trois pieds ?            |
| L'ESCLAVE                                                                                                                         |
| Cela est évident.                                                                                                                 |
| SOCRATE                                                                                                                           |
| Combien font trois fois trois pieds?                                                                                              |
| L'ESCLAVE                                                                                                                         |
| Neuf pieds.                                                                                                                       |
| SOCRATE                                                                                                                           |
| Et l'espace double de combien de pieds devait-il être ?                                                                           |
| L'esclave                                                                                                                         |
| De huit.                                                                                                                          |

L'espace de huit pieds ne se forme donc pas non plus de la ligne de trois pieds ?

L'ESCLAVE

Non vraiment.

**SOCRATE** 

De quelle ligne se fait-il donc? Essaie de nous le dire au juste; et [84a] si tu ne veux point l'exprimer en nombres, montre-la-nous.

L'ESCLAVE

Par Zeus, je n'en sais rien, Socrate.

SOCRATE

Tu vois de nouveau, Ménon, quel chemin il a fait dans la réminiscence. Il ne savait point au commencement quelle est la ligne d'où se forme l'espace de huit pieds, comme il ne le sait pas encore. Mais alors il croyait le savoir, et il a répondu avec confiance, comme s'il le savait ; et il ne croyait pas être dans l'embarras à cet égard. A présent il reconnaît [84b] son embarras, et comme il ne sait point, aussi ne croit-il point savoir.

MENON

Tu dis vrai.

N'est-il pas actuellement dans une meilleure disposition par rapport à la chose qu'il ignorait ?

**MENON** 

C'est ce qu'il me semble.

SOCRATE

En le faisant douter, et en l'engourdissant comme la torpille, lui avons-nous fait quelque tort ?

**MENON** 

Je ne le pense pas.

SOCRATE

Au contraire, nous l'avons mis, ce semble, plus à portée de découvrir la vérité; car à présent, quoiqu'il ne sache point la chose, il la cherchera avec plaisir : au lieu qu'auparavant il eût dit sans façon, devant plusieurs et souvent, [84c] croyant bien dire, que l'espace double doit être formé d'une ligne double en longueur.

**MENON** 

Il y a apparence.

SOCRATE

Penses-tu qu'il eût entrepris de chercher ou d'apprendre ce qu'il croyait savoir, encore qu'il ne le sût point, avant d'être parvenu à douter, et jusqu'à ce que, convaincu de son ignorance, il a désiré savoir ?

| 7.7 | וים | N T | Ο.  | N T |
|-----|-----|-----|-----|-----|
| IVI | E   | N   | ( ) | IN  |

Je ne le crois pas, Socrate.

SOCRATE

L'engourdissement lui a donc été avantageux ?

**MENON** 

Il me paraît que oui.

SOCRATE

Considère maintenant comment, en partant de ce doute, il découvrira la chose en cherchant avec moi, tandis que je ne ferai que l'interroger, et ne lui apprendrai rien. [84d] Observe bien si tu me surprendras lui enseignant et lui expliquant quoi que ce soit, en un mot faisant rien de plus que lui demander ce qu'il pense. Toi, dis-moi : cet espace n'est-il point de quatre pieds ? Tu comprends ?

L'ESCLAVE

Oui.

SOCRATE

Ne peut-on pas lui ajouter cet autre espace qui lui est égal?

L'ESCLAVE

Oui.

| L'ESCLAVE                                                                          |
|------------------------------------------------------------------------------------|
| Oui.                                                                               |
| SOCRATE                                                                            |
| Ne pouvons-nous pas achever la figure en plaçant cet autre espace dans cet angle ? |
| L'ESCLAVE                                                                          |
| Sans doute.                                                                        |
| SOCRATE                                                                            |
| Cela ne fait-il point quatre espaces égaux [84e] entre eux ?                       |
| L'ESCLAVE                                                                          |
| Oui.                                                                               |
| SOCRATE                                                                            |
| Mais quoi, combien est tout cet espace par rapport à celui-<br>ci ?                |
| L'ESCLAVE                                                                          |
| Il est quadruple.                                                                  |
| SOCRATE                                                                            |
| Or il nous en fallait faire un double. Ne t'en souvient-i pas ?                    |
|                                                                                    |

Et ce troisième égal aux deux autres ?

| L'ESCLAVE |
|-----------|
| L'ESCLAVE |

Si fait.

## **SOCRATE**

Cette ligne, qui va d'un angle à l'autre, [85a] ne coupe-telle pas en deux chacun de ces espaces ?

L'ESCLAVE

Oui.

## **SOCRATE**

Ne voilà-t-il point quatre lignes égales qui renferment cet espace ?

L'ESCLAVE

Cela est vrai.

**SOCRATE** 

Vois quelle est la grandeur de cet espace.

L'ESCLAVE

Je ne le saisis pas.

## **SOCRATE**

De ces quatre espaces, chaque ligne n'a-t-elle pas séparé en dedans la moitié de chacun ? N'est- il pas vrai ?

| L'ESCLAVE                                           |
|-----------------------------------------------------|
| Oui.                                                |
| SOCRATE                                             |
| Combien y a-t-il d'espaces semblables dans celui-ci |
| L'ESCLAVE                                           |
| Quatre.                                             |
| SOCRATE                                             |
| Et dans celui-là combien ?                          |
| L'ESCLAVE                                           |
| Deux.                                               |
| SOCRATE                                             |
| Quatre qu'est-il par rapport à deux ?               |
| L'ESCLAVE                                           |
| Double.                                             |
| SOCRATE                                             |
| Combien de pieds [85b] a donc cet espace ?          |
| L'ESCLAVE                                           |
| Huit pieds.                                         |

De quelle ligne est-il formé?

L'ESCLAVE

De celle-ci.

## **SOCRATE**

De la ligne qui va d'un angle à l'autre de l'espace de quatre pieds ?

## L'ESCLAVE

Oui.

## **SOCRATE**

Les savants appellent cette ligne diamètre. Ainsi, supposé que ce soit là son nom, l'espace double, esclave de Ménon, se formera, comme tu dis, du diamètre.

## L'ESCLAVE

Vraiment oui, Socrate.

#### SOCRATE

Que t'en semble, Ménon ? A-t-il fait une seule réponse qui ne fût son opinion à lui ?

# [85c] MENON

Non ; il a toujours parlé de lui-même.

| Cependant, | comme | nous | le | disions | tout | à | l'heure, | il | ne | sa- |
|------------|-------|------|----|---------|------|---|----------|----|----|-----|
| vait pas.  |       |      |    |         |      |   |          |    |    |     |

**MENON** 

Tu dis vrai.

**SOCRATE** 

Ces opinions étaient-elles en lui, ou non?

**MENON** 

Elles y étaient.

SOCRATE

Celui qui ignore a donc en lui-même sur ce qu'il ignore des opinions vraies ?

MENON

Apparemment.

**SOCRATE** 

Ces opinions viennent de se réveiller en lui comme un songe. Et si on l'interroge souvent et de diverses façons sur les mêmes objets, sais-tu bien qu'à la fin il en aura [85d] une connaissance aussi exacte que qui que ce soit ?

MENON

Cela est vraisemblable.

Ainsi il saura sans avoir appris de personne, mais au moyen de simples interrogations, tirant ainsi sa science de son propre fonds.

MENON

Oui.

SOCRATE

Mais tirer la science de son fonds, n'est-ce pas se ressouvenir ?

MENON

Sans doute.

SOCRATE

N'est-il pas vrai que la science qu'a aujourd'hui ton esclave, il faut qu'il l'ait acquise autrefois, ou qu'il l'ait toujours eue ?

MENON

Oui.

SOCRATE

Mais s'il l'avait toujours eue, il aurait toujours été savant : et s'il l'a acquise autrefois, ce n'est pas dans la vie présente ; [85e] ou bien quelqu'un lui a-t-il appris la géométrie ? car il fera la même chose à l'égard des autres parties de la géométrie, et de toutes les autres sciences. Est-il donc quelqu'un qui lui ait ap-

pris tout cela? Tu dois le savoir, puisqu'il est né et qu'il a été élevé dans ta maison.

## **MENON**

Je sais que personne ne lui a jamais rien enseigné de semblable.

## **SOCRATE**

A-t-il ces opinions, ou non?

#### **MENON**

Il me paraît incontestable qu'il les a, Socrate.

#### SOCRATE

Si donc c'est faute de les avoir acquises dans la vie présente, qu'il n'en avait pas la conscience, [86a] il est évident qu'il a eu ces opinions et qu'il les a apprises en quelque autre temps.

#### MENON

Apparemment.

#### SOCRATE

Ce temps n'est-il pas celui où il n'était pas encore homme?

**MENON** 

Oui.

Par conséquent, si durant le temps où il est homme, et celui où il ne l'est pas, il y a en lui des opinions vraies qui deviennent sciences, lorsqu'elles sont réveillées par des interrogations, n'est-il pas vrai que pendant toute la durée des temps son âme n'a pas été vide de connaissances ? car il est clair que dans toute l'étendue des temps il est ou n'est pas homme.

#### **MENON**

Cela est évident.

# [86b] SOCRATE

Si donc la vérité est toujours dans notre âme, cette âme est immortelle. C'est pourquoi il faut essayer avec confiance de chercher et de te rappeler ce que tu ne sais pas pour le moment, c'est-à-dire ce dont tu ne te souviens pas.

## **MENON**

Il me paraît, je ne sais comment, que tu as raison, Socrate.

#### SOCRATE

C'est ce qu'il me paraît aussi, Ménon. A la vérité, je ne voudrais pas affirmer bien positivement que tout le reste de ce que j'ai dit soit vrai : mais je suis prêt à soutenir et de parole et d'effet, si j'en suis capable, que la persuasion qu'il faut chercher ce qu'on ne sait point, nous rendra sans comparaison meilleurs, plus courageux, et moins paresseux, que si nous pensions qu'il est impossible [86c] de découvrir ce qu'on ignore, et inutile de le chercher.

#### MENON

Ceci me semble encore bien dit, Socrate.

Ainsi, puisque nous sommes d'accord sur ce point, qu'on doit chercher ce qu'on ne sait pas, veux-tu que nous entreprenions de chercher ensemble ce que c'est que la vertu?

#### MENON

Volontiers. Cependant non, Socrate; je ferais des recherches et t'écouterais avec le plus grand plaisir sur la question que je t'ai proposée d'abord, savoir s'il faut s'appliquer à la vertu, comme à une chose qui peut s'enseigner, [86d] ou si on la tient de la nature, ou enfin de quelle manière elle arrive aux hommes.

#### SOCRATE

Si j'avais quelque autorité non seulement sur moi-même, mais sur toi, Ménon, nous n'examinerions si la vertu peut ou non être enseignée, qu'après avoir recherché ce qu'elle est en elle-même. Mais puisque tu ne fais nul effort pour te commander à toi-même, sans doute afin d'être libre, et que d'ailleurs tu entreprends de me maîtriser, et que tu me maîtrises en effet, je prends le parti de te céder ; car que faire ? Nous allons donc, à ce qu'il semble, examiner [86e] la qualité d'une chose dont nous ne connaissons pas la nature. Cependant relâche au moins quelque chose de ton empire sur moi, et permets-moi de rechercher par manière d'hypothèse si la vertu peut s'enseigner, ou si on l'acquiert par quelque autre voie. Quand je dis, par manière d'hypothèse, j'entends par cette méthode d'examen ordinaire aux géomètres. Lorsqu'on les interroge sur un espace par exemple, et qu'on leur demande s'il est possible d'inscrire [87a] telle figure triangulaire dans tel cercle, ils vous répondront : je ne sais pas encore si cela est ainsi; mais en faisant l'hypothèse suivante, elle pourra nous servir pour la solution du problème.

Si cette figure est telle : qu'en décrivant un cercle sur ses lignes données, il y a autant d'espace hors du cercle que dans la figure même, il en résultera telle chose; et autre chose, si cette condition n'est pas remplie<sup>14</sup>. Cette hypothèse posée, [87b] je consens à te dire ce qui arrivera par rapport à l'inscription de la figure dans le cercle, et si cette inscription est possible ou non. Pareillement, puisque nous ne connaissons ni la nature de la vertu, ni ses qualités, examinons par une hypothèse si elle peut ou ne peut pas s'enseigner, par exemple, de la manière suivante : si la vertu est telle ou telle chose par rapport à l'âme, elle pourra s'enseigner, ou ne le pourra pas. En premier lieu, si elle est d'une autre nature que la science, est-elle susceptible ou non d'enseignement, ou, comme nous disions tout à l'heure, de réminiscence? ne nous mettons pas en peine [87c] duquel de ces deux noms nous servirons. Si donc la vertu est d'une autre nature que la science, peut-elle s'enseigner? Ou plutôt n'est-il pas clair pour tout le monde que la science est la seule chose que l'homme apprenne?

| TA / |      |                        |
|------|------|------------------------|
| 1\/I | FN   | $\mathbf{ON}$          |
| 111  | LIIN | $\mathbf{O}\mathbf{N}$ |

Il me le semble.

## **SOCRATE**

Si au contraire la vertu est une science, il est évident qu'elle peut s'enseigner.

MENON

Sans contredit.

<sup>14</sup> Voyez les notes.

Nous nous sommes débarrassés promptement de cette question : la vertu étant telle, on peut l'enseigner ; étant telle, on ne le peut pas.

**MENON** 

Oui.

## **SOCRATE**

Mais il se présente en second lieu une autre question à examiner, savoir si la vertu est une science, ou si elle est d'une autre nature que la science.

# [87d] MENON

Il me paraît que c'est ce qu'il nous faut chercher.

## **SOCRATE**

Mais quoi ! ne disons-nous pas que la vertu est un bien ? et cette hypothèse qu'elle est un bien ne nous semble-t-elle pas solide ?

**MENON** 

Sans doute.

#### SOCRATE

S'il y a donc quelque espèce de bien qui soit indépendant de la science, il se peut faire que la vertu ne soit point une science. Mais s'il n'est aucun genre de bien que la science n'embrasse, nous aurons raison de conjecturer que la vertu est une espèce de science.

| Menon                                                                                          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Cela est vrai.                                                                                 |
| SOCRATE                                                                                        |
| De plus, [87e] c'est par la vertu que nous sommes bons.                                        |
| MENON                                                                                          |
| Oui.                                                                                           |
| SOCRATE                                                                                        |
| Et si nous sommes bons, par conséquent utiles : car tou les biens s'ont utiles, n'est-ce pas ? |
| MENON                                                                                          |
| Oui.                                                                                           |
| SOCRATE                                                                                        |
| Ainsi la vertu est utile.                                                                      |
| MENON                                                                                          |

C'est une suite nécessaire de nos aveux.

Examinons donc quelles sont les choses qui nous sont utiles, en les parcourant en détail. La santé, la farce, la beauté, la richesse, voilà ce qu'avec d'autres choses semblables nous regardons comme utile, [88a] n'est-il pas vrai ?

| MENON                                                                                                                                                                                                                |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Oui.                                                                                                                                                                                                                 |
| SOCRATE                                                                                                                                                                                                              |
| Nous disons aussi que ces mêmes choses sont quelquefois nuisibles. Es-tu d'un autre sentiment ?                                                                                                                      |
| MENON                                                                                                                                                                                                                |
| Non : je pense de même.                                                                                                                                                                                              |
| SOCRATE                                                                                                                                                                                                              |
| Vois en vertu de quoi toutes ces choses nous sont utiles, et<br>en vertu de quoi elles sont nuisibles. Ne sont-elles point utiles,<br>lorsqu'on en fait un bon usage, et nuisibles, lorsqu'on en fait un<br>mauvais? |
| MENON                                                                                                                                                                                                                |
| Assurément.                                                                                                                                                                                                          |
| SOCRATE                                                                                                                                                                                                              |
| Considérons maintenant les qualités de l'âme. N'est-il point des qualités que tu appelles tempérance, justice, courage, facilité d'apprendre, mémoire, générosité, et ainsi [88b] du reste?                          |

SOCRATE

MENON

Oui.

Vois entre ces qualités celles qui te paraissent indépendantes de la science. Ne sont-elles pas tantôt nuisibles, tantôt avantageuses? Le courage, par exemple, lorsqu'il est destitué de sagesse, et qu'il est simplement de l'audace. N'est-il pas vrai que, quand on est hardi sans sagesse, cela tourne à notre préjudice; et au contraire à notre avantage, quand la sagesse accompagne la hardiesse?

**MENON** 

Oui.

SOCRATE

N'en est-il pas ainsi de la tempérance et de la facilité d'apprendre, qui sont utiles, lorsqu'on les applique et les met en œuvre avec sagesse, et nuisibles, lorsqu'on en use sans sagesse ?

MENON

Oui [88c] certes.

SOCRATE

N'est-il pas vrai, en général, à l'égard de l'énergie et de la patience, que quand la sagesse y préside, elles contribuent à notre bonheur ; et à notre malheur, quand la sagesse ne les gouverne pas ?

**MENON** 

Cela est vraisemblable.

Si donc la vertu est une qualité de l'âme, et si elle doit être utile, il faut qu'elle soit de la sagesse; car puisque toutes les autres qualités de l'âme ne sont par elles-mêmes ni utiles ni nuisibles, mais qu'elles deviennent l'un ou l'autre, selon que la sagesse [88d] ou la folie s'y joignent, il en résulte que la vertu, étant utile, doit être de la sagesse.

**MENON** 

Je le pense.

SOCRATE

Et par rapport aux autres choses, telles que la richesse et les autres semblables, que nous disions être tantôt utiles et tantôt nuisibles, ne conviens-tu pas que, comme la sagesse, lors-qu'elle est à la tête des autres qualités de l'âme, les rend utiles, et la folie, nuisibles ; ainsi [88e] l'âme rend ces autres choses utiles, quand elle en use et les gouverne bien, et nuisibles, quand elle s'en sert mal ?

**MENON** 

Sans contredit.

SOCRATE

Or l'âme sage gouverne bien, et l'âme folle gouverne mal.

**MENON** 

Cela est vrai.

Par conséquent ne peut-on pas dire en général que, pour être un bien, tout ce qui est au pouvoir de l'homme doit être soumis à l'âme, [89a] et tout ce qui appartient à l'âme doit dépendre de la sagesse? A ce compte la sagesse est l'utile. Or, nous sommes convenus que la vertu est utile?

## **MENON**

Sans contredit.

## **SOCRATE**

Donc nous disons que la sagesse est ou la vertu tout entière, ou une partie de la vertu.

#### **MENON**

Tout ceci me paraît bien dit, Socrate.

#### SOCRATE

Mais s'il en est ainsi, les hommes ne sont donc point bons par nature.

#### **MENON**

Il paraît que non.

## [89b] SOCRATE

Car voici ce qui arriverait. Si les gens de bien étaient tels naturellement, nous aurions parmi nous des personnes qui feraient le discernement des jeunes gens bons par nature ; après qu'ils nous les auraient fait connaître, nous les recevrions de leurs mains, et nous les mettrions en dépôt dans l'Acropolis, sous un sceau, comme on fait pour l'or¹5, et avec plus de soin encore, afin que personne ne les corrompît, et qu'étant devenus grands, ils fussent utiles à leur patrie.

## **MENON**

Cela est vraisemblable, Socrate.

#### SOCRATE

Puis donc que les bommes bons ne sont pas tels par nature, [89c] apprennent-ils à le devenir ?

#### MENON

Cela me paraît s'ensuivre nécessairement. D'ailleurs, Socrate, il est évident, selon notre hypothèse, que si la vertu est une science, elle peut s'apprendre.

#### SOCRATE

Peut-être, par Zeus! Mais je crains que nous n'ayons eu tort d'accorder ce point.

#### **MENON**

Cependant il nous semblait tout à l'heure que nous avions bien fait de l'accorder.

#### SOCRATE

Pour que ce qui a été dit soit solide, il ne suffit pas qu'il nous ait paru tel au moment où nous l'avons dit, mais il doit nous le paraître encore à présent, et en tout temps.

<sup>15</sup> Bœck's Staatshaushaltung der Athener, I, p. 473, II, p. 203.

## [89d] MENON

Quoi donc! Pour quelle raison ce sentiment te déplaît-il, et ne crois-tu pas que la vertu soit une science?

## **SOCRATE**

Je vais te le dire, Ménon. Je ne révoque point comme mal accordé que la vertu puisse s'enseigner, si elle est une science. Mais vois si j'ai raison de douter qu'elle en soit une. Dis-moi, si quelque chose que ce soit, pour ne point parler seulement de la vertu, est de nature à être enseigné, n'est-ce pas une nécessité qu'il y en ait des maîtres et des disciples ?

#### **MENON**

Je le pense.

## [89e] SOCRATE

Tout au contraire, lorsqu'une chose n'a ni maîtres ni disciples, ne sommes-nous pas fondés à conjecturer qu'elle ne peut point s'enseigner ?

#### MENON

Cela est vrai. Mais crois-tu qu'il n'y ait point de maîtres de vertu ?

## SOCRATE

Du moins j'ai cherché souvent s'il y en avait, et après toutes les perquisitions possibles, je n'en puis trouver. Cependant je fais cette recherche avec beaucoup d'autres, surtout de ceux que je crois les mieux au fait de la chose. Et à ce moment, Ménon, voici quelqu'un qui est venu fort à propos s'asseoir auprès de nous. [90a] Faisons-lui part de notre recherche; nous en avons toutes sortes de raisons. Car, en premier lieu, il est né d'un père riche et sage, nommé Anthémion, qui ne doit point sa fortune au hasard, ni à la libéralité d'autrui, comme Ismémas le Thébain, lequel a hérité depuis peu des biens de Polycrate; mais qui l'a acquise par sa sagesse et son industrie. Cet Anthémion d'ailleurs ne paraît avoir rien d'arrogant, de fastueux, ni de dédaigneux; c'est un citoyen modeste [90b] et rangé. De plus, il a très bien élevé et formé son fils, au jugement du peuple athénien: aussi le choisissent-ils pour les plus grandes charges. C'est avec de tels hommes qu'il convient de chercher s'il y a ou non des maîtres de vertu, et quels ils sont. Aide-nous donc, Anytos, moi et Ménon ton hôte, dans notre recherche relativement à ceux qui enseignent la vertu.

Considère la chose de cette manière. Si nous voulions faire de Ménon que voici un bon médecin, [90c] chez quels maîtres l'enverrions-nous ? n'est-ce pas chez les médecins ?

| A   | N  | Y | Т | $\cap$ | S |
|-----|----|---|---|--------|---|
| 7 7 | ıν | 1 | 1 | v      | v |

Sans doute.

#### SOCRATE

Mais quoi ! si nous avions en vue qu'il devînt un bon cordonnier, ne l'enverrions-nous point chez les cordonniers ?

**ANYTOS** 

Oui.

SOCRATE

Et ainsi du reste?

#### **ANYTOS**

Sans contredit.

## **SOCRATE**

Réponds-moi encore de cette autre manière sur les mêmes objets. Nous aurions raison, disons-nous, de l'envoyer chez les médecins, si nous en voulions faire un médecin. Lorsque nous parlons de la sorte, n'est-ce pas [90d] comme si nous disions que ce serait sagesse de notre part de l'envoyer de préférence chez ceux qui se donnent pour habiles dans cet art, qui prennent un salaire à ce titre, et se proposent à cette condition pour maîtres à quiconque veut aller chez eux prendre des leçons? N'est-ce point pour tout cela que nous ferions bien de l'envoyer?

#### **ANYTOS**

Oui.

#### SOCRATE

N'en est-il pas de même par rapport à l'art de jouer de la flûte, et [90e] aux autres arts ? Si l'on veut faire de quelqu'un un joueur de flûte, c'est une grande folie de ne pas l'envoyer chez ceux qui font profession d'enseigner cet art ; et qui exigent de l'argent à ce titre ; et d'en importuner d'autres, en voulant apprendre d'eux ce qu'ils ne se donnent point pour enseigner, et quoiqu'ils n'aient aucun disciple dans la science que nous voudrions voir enseignée à ceux que nous envoyons à leur école. Ne te semble-t-il pas que c'est une grande absurdité ?

#### **ANYTOS**

Oui, assurément ; c'est une vraie folie.

## SOCRATE

Tu as raison. Maintenant donc tu peux délibérer avec moi [91a] au sujet de ton hôte Ménon. Voilà déjà longtemps, Anytos, qu'il me témoigne un grand désir d'acquérir cette sagesse et cette vertu par laquelle les hommes gouvernent bien leur famille et leur patrie, rendent à leurs parents les soins qui leur sont dus, et savent recevoir et congédier leurs concitoyens et les étrangers d'une manière digne d'un homme de bien. Vois chez qui il est à propos que nous l'envoyions pour apprendre cette [91b] vertu. N'est-il pas évident, sur ce que nous disions tout à l'heure, que ce doit être chez ceux qui font profession d'enseigner la vertu, et se proposent publiquement pour maîtres à tous les Grecs qui voudront l'apprendre, fixant pour cela un salaire qu'ils exigent de leurs disciples ?

#### **ANYTOS**

Et quels sont ces gens-là, Socrate?

#### SOCRATE

Tu sais sans doute comme moi que ce sont ceux qu'on appelle sophistes.

## [91c] ANYTOS

Par Hercule! Parle mieux, Socrate. Que personne de mes parents, de mes alliés, de mes amis, soit concitoyens, soit étrangers, ne soit jamais assez insensé pour aller se gâter auprès de ces gens-là. Ils sont manifestement la peste et le fléau de tous ceux qui les fréquentent.

Que dis-tu là, Anytos? Quoi! Parmi ceux qui font profession d'être utiles aux hommes, les sophistes seuls diffèrent des autres en ce que non seulement ils ne rendent pas meilleur ce qu'on leur confie, comme font les autres, mais encore ils le rendent pire? [91d] Et ils osent exiger de l'argent pour cela? En vérité je ne sais comment t'ajouter foi. Car je connais un homme, c'est Protagoras, quia plus amassé d'argent au métier de sophiste, que Phidias dont nous avons de si beaux ouvrages, et dix autres statuaires avec lui<sup>16</sup>. Cependant ce que tu dis est bien étrange. Quoi! tandis que ceux qui rapetassent les vieux souliers et raccommodent les vieux habits, ne sauraient les rendre en plus mauvais état qu'ils les ont reçus, sans qu'on s'en apercoive au plus tard au bout de trente [91e] jours, et ne tarderaient guère à mourir de faim; Protagoras a corrompu ceux qui le fréquentaient, et les a renvoyés plus mauvais d'auprès de lui qu'ils n'étaient venus, sans que toute la Grèce en ait eu le moindre soupçon, et cela pendant plus de quarante ans ; car il est mort âgé, je pense, d'environ soixante-dix ans, après en avoir passé quarante dans l'exercice de sa profession; et durant tout ce temps-là jusqu'à ce jour, il n'a cessé de jouir d'une grande réputation. Et non seulement Protagoras, [92a] mais je ne sais combien d'autres, dont les uns ont vécu avant lui, les autres vivent encore, En supposant la vérité de ce que tu dis, que faudra-t-il penser d'eux? Qu'ils trompent et corrompent sciemment la jeunesse, ou qu'ils n'ont nulle connaissance du tort qu'ils lui font ? Tiendrons-nous pour insensés à ce point des hommes qui passent dans l'esprit de quelques-uns pour les plus sages personnages?

#### **ANYTOS**

Il s'en faut bien, Socrate, qu'ils soient insensés : les jeunes gens qui leur donnent de l'argent le sont bien plus qu'eux ;

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Voyez le *Pratagoras*, l'*Hippias* et le *Théétète*.

[92b] et encore plus les parents de ces jeunes gens, qui le leur permettent ; et plus que tout cela les républiques qui souffrent qu'ils viennent chez elles, et qui ne chassent point tout étranger, tout citoyen même, dès qu'il fait profession de ce métier.

#### **SOCRATE**

Quelqu'un de ces sophistes t'a-t-il fait du tort, Anytos ? ou pour quelle autre raison es-tu de si mauvaise humeur contre eux ?

### **ANYTOS**

Par Zeus! je n'ai jamais eu de commerce avec aucun d'eux, et je ne souffrirais pas qu'aucun des miens les approchât.

#### SOCRATE

Tu n'as donc nulle expérience de ces gens-là?

#### **ANYTOS**

Et puissé-je n'en avoir jamais!

## [92c] SOCRATE

Comment donc, mon cher, n'ayant nulle expérience d'une chose, saurais-tu si elle est bonne ou mauvaise ?

#### ANYTOS

Fort aisément. En tout cas, soit que j'en aie essayé, ou non, je les connais pour ce qu'ils sont.

Tu es devin peut-être, Anytos ? car sur ce que tu dis, je serais surpris que tu les connusses autrement. Quoi qu'il en soit, nous ne cherchons point des hommes chez qui [92d] Ménon ne pourrait aller saris devenir mauvais : que les sophistes soient de ce caractère, si tu le veux, à la bonne heure. Indique-nous du moins, et rends ce service à un ami de ta famille, de lui apprendre auprès de qui il doit se rendre, dans une aussi grande ville qu'Athènes, pour devenir recommandable dans le genre de vertu dont je viens de te parler.

#### **ANYTOS**

Pourquoi ne les lui indiques-tu pas toi-même?

### **SOCRATE**

Je lui ai nommé ceux que je tenais pour maîtres en fait de vertu : mais, si je t'en crois, je n'ai rien dit qui vaille ; et peutêtre [92e] tu ne te trompes point. Nomme-lui donc à ton tour quelque Athénien chez qui il doive aller ; le premier que tu vou-dras.

#### **ANYTOS**

Qu'est-il besoin que je lui nomme quelqu'un en particulier? Il n'a qu'à s'adresser au premier Athénien vertueux : il n'en est aucun qui ne le rende meilleur que ne feraient les sophistes, s'il veut écouter ses avis.

#### SOCRATE

Mais ces hommes vertueux sont-ils devenus tels d'euxmêmes, sans avoir reçu de leçons de personne ? Et n'en sont-ils pas moins en état d'enseigner aux autres ce qu'ils n'ont [93a] point appris ?

#### **ANYTOS**

Je prétends qu'ils ont pris des instructions de ceux qui les ont précédés, et qui étaient eux-mêmes des hommes vertueux. Crois-tu donc que cette ville n'a point produit de vertueux citoyens?

## **SOCRATE**

Je pense, Anytos, qu'il y a en cette ville des hommes recommandables par leur vertu politique, et qu'il n'y en a pas eu moins autrefois qu'à présent. Mais ont-ils été bons maîtres de leur propre vertu? Car voilà ce dont il est question entre nous, et non pas s'il y a ou non ici des hommes vertueux, [93b] ni s'il y en a eu autrefois. Nous examinons depuis longtemps si la vertu peut s'enseigner; cet examen nous conduit à rechercher si les hommes vertueux du temps présent et du temps passé ont eu le talent de communiquer à d'autres la vertu dans laquelle ils excellaient; ou si cette vertu ne peut se transmettre à personne, ni passer par voie d'enseignement d'un homme à un autre. Voilà la question qui nous occupe depuis longtemps, Ménon et moi. Examine ainsi la chose selon tes propres paroles: ne conviendras-tu pas [93c] que Thémistocle était un citoyen vertueux?

#### **ANYTOS**

Oui certes, et de la plus haute vertu.

#### SOCRATE

Et conséquemment que, si jamais quelqu'un a pu donner des leçons de sa propre vertu, il était un excellent maître de la sienne ?

#### **ANYTOS**

Je le pense, s'il l'eût voulu.

## SOCRATE

Mais crois-tu qu'il n'eût pas voulu former d'autres citoyens, et principalement son fils ? ou penses-tu qu'il lui portât envie, et que de dessein prémédité il ne lui ait pas transmis [93d] la vertu dans laquelle il excellait ? N'as-tu pas ouï dire que Thémistocle apprit à son fils Cléophante à être un bon cavalier ? Aussi se tenait-il debout sur un cheval, lançant un javelot dans cette posture, et faisait-il d'autres tours d'adresse merveilleux, que son père lui avait enseignés, l'ayant rendu également habile dans toutes les autres choses qui sont du ressort des meilleurs maîtres. N'est-ce pas là ce que tu as entendu raconter à nos vieux citoyens ?

ANYTOS

Cela est vrai.

SOCRATE

Or, on ne pourrait pas dire que son fils n'eût pas de dispositions naturelles ?

[93e] ANYTOS

Non, probablement.

**SOCRATE** 

Mais quoi ! As-tu jamais ouï dire à aucun citoyen, jeune ou vieux, que Cléophante, fils de Thémistocle, ait excellé dans les mêmes choses que son père ?

ANYTOS

Pour cela, non.

### **SOCRATE**

Croyons-nous qu'il ait voulu que son fils apprît tout le reste, et qu'il ne l'eût pas rendu meilleur que ses voisins dans la science qu'il possédait, si la vertu était de nature à s'enseigner?

#### **ANYTOS**

Non, par Zeus!

## **SOCRATE**

Voilà quel maître de vertu a été cet homme qui, de ton aveu, tient un rang distingué entre les plus fameux du siècle précédent. Considérons-en un autre, [94a] Aristide, fils de Lysimaque. N'avoues-tu pas que celui-ci a été un homme vertueux?

#### **ANYTOS**

Oui, et très vertueux.

#### SOCRATE

Aristide a pareillement donné à son fils Lysimaque une éducation aussi belle qu'aucun autre Athénien, en tout ce qui dépend des maîtres : mais, te semble-t-il qu'il l'ait rendu plus homme de bien que le premier venu ? Tu l'as fréquenté, et tu sais quel il est<sup>17</sup>. Voyons, si tu veux, [94b] Périclès, cet homme

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Sur Lysimaque, fils d'Aristide, et sur Mélésias, fils de Thucydide, dont il est parlé plus bas, voyez le *Lachès*. Il ne faut pas confondre ce Thucydide avec l'historien du même nom.

d'un mérite si extraordinaire. Tu sais qu'il a élevé deux fils, Paralos et Xanthippos ?

#### **ANYTOS**

Oui.

## **SOCRATE**

Tu n'ignores pas non plus qu'il en a fait d'aussi bons cavaliers qu'il y en ait dans Athènes; qu'il les a instruits dans la musique, dans la gymnastique, et en tout ce qui est du ressort de l'art, au point qu'ils ne le cèdent à personne? N'a-t-il donc pas voulu en faire des hommes vertueux? Sans doute qu'il l'a voulu: mais apparemment que cela ne peut pas s'enseigner. Et de peur que tu ne te figures que la chose n'a été impossible qu'à un petit nombre d'Athéniens, gens du commun¹8, [94c] fais réflexion que Thucydide a aussi élevé deux fils, Mélésias et Stéphanos; qu'il les a très bien formés pour tout le reste, et qu'en particulier ils luttaient avec plus d'adresse qu'aucun Athénien. Aussi avait-il confié l'un à Xanthias, et l'autre à Evodoros, qui passaient pour les deux meilleurs lutteurs d'alors. Ne t'en souvient-il pas?

#### ANYTOS

Pour l'avoir entendu dire.

#### SOCRATE

N'est-il pas clair que Thucydide [94d] ayant fait apprendre à ses enfants des choses qui l'obligeaient à de grandes dépenses, n'eût jamais négligé de leur apprendre à être des hommes vertueux, ce qui ne lui aurait rien coûté, si la vertu pouvait

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Voyez les notes.

s'enseigner? Dira-t-on que Thucydide était un homme du commun, qu'il n'avait pas un très grand nombre d'amis parmi les Athéniens et leurs alliés? Au contraire, il était d'une grande famille, et avait beaucoup de crédit dans sa patrie et chez les autres Grecs: de sorte que, si la vertu était une chose qui pût s'enseigner, il aurait trouvé aisément quelqu'un, soit parmi ses concitoyens, soit parmi les étrangers, qui aurait rendu ses enfants vertueux, [94e] si le soin des affaires publiques ne lui en eût pas laissé le loisir. Mais, mon cher Anytos, je crains fort que la vertu ne puisse s'enseigner.

### **ANYTOS**

À ce que je vois, Socrate, tu ne te gênes pas pour dire du mal des gens. Si tu voulais m'écouter, je te conseillerais d'être plus réservé, parce qu'il est plus facile en toute autre ville peut-être de faire du mal que du bien à qui l'on veut, mais en celle-ci beaucoup [95a] plus qu'ailleurs. Je crois que tu en sais quelque chose par toi-même.

#### SOCRATE

Ménon, il me paraît qu'Anytos se fâche; et je ne m'en étonne pas : car d'abord il s'imagine que je dis du mal de ces grands hommes, et de plus il se flatte d'être de ce nombre. Mais s'il vient jamais à connaître ce que d'est que dire du mal, il cessera de se fâcher; pour le présent il l'ignore Dis-moi donc, Ménon, n'avez-vous point aussi chez vous des hommes vertueux?

**MENON** 

Assurément.

[95b] SOCRATE

Hé bien, veulent-ils servir de maîtres aux jeunes gens, se donnent-ils pour l'être, et reconnaissent-ils que la vertu peut s'enseigner?

#### **MENON**

Par Zeus, non, Socrate : mais tu leur entendras dire tantôt que la vertu peut s'enseigner, tantôt qu'elle ne le peut pas.

#### SOCRATE

Tiendrons-nous donc pour maîtres de vertu ceux qui ne sont pas encore convenus que la vertu puisse avoir des maîtres ?

### **MENON**

Je ne le pense pas, Socrate.

### SOCRATE

Mais quoi! ces sophistes, les seuls qui se portent maîtres en fait de vertu, le sont-ils, à ton avis ?

## [95c] MENON

Ce qui me plaît surtout dans Gorgias, Socrate, c'est qu'on ne l'entendra jamais promettre rien de semblable : au contraire, il se moque des autres qui se vantent de l'enseigner. Pour lui, il se flatte seulement d'être capable de rendre habile dans l'art de la parole.

#### SOCRATE

Ainsi tu ne juges pas que les sophistes soient des maîtres de vertu ?

#### **MENON**

Je ne sais que te répondre là-dessus, Socrate. Je suis à cet égard dans le même cas que bien d'autres, tantôt ils me paraissent tels, tantôt non.

#### SOCRATE

Tu sais bien que vous n'êtes pas les seuls, toi et les autres politiques, qui pensiez tantôt que la vertu peut s'enseigner, tantôt qu'elle ne le peut pas ; et [95d] que le poète Théognis dit la même chose ?

**MENON** 

Où donc?

SOCRATE

Dans ses élégies, où il dit:

« Bois, mange avec ceux qui jouissent d'un grand crédit ;

Tiens-toi auprès d'eux, et tâche de leur plaire;

Car tu apprendras de bonnes choses avec les bons : mais si [95e] tu fréquentes

Les méchants, tu perdras même ce que tu as de raison¹9. »

Vois-tu que dans ces vers il parle comme si la vertu pouvait s'enseigner ?

MENON

Évidemment.

<sup>19</sup> Theogn., Sentent., v. 33.

Ailleurs il change un peu d'avis, et dit<sup>20</sup> :

« Si l'on pouvait donner à l'homme l'intelligence, »

Alors, dit-il:

« Ils en retireraient de grandes sommes d'argent. »

(Ceux qui posséderaient ce secret.)

« Jamais le fils d'un père vertueux ne deviendrait méchant, [96a] en suivant ses sages conseils ;

mais toutes les leçons, ne feront point d'un méchant un honnête homme. »

Remarques-tu comment il se contredit sur les mêmes objets?

#### **MENON**

Cela est évident.

#### SOCRATE

Pourrais-tu me nommer quelque autre chose où ceux qui font profession de l'enseigner, loin d'être regardés en ce point comme les maîtres des autres, passent au contraire pour ne la point savoir eux-mêmes, et pour être [96b] mauvais dans cette chose même dans laquelle ils se vantent d'être maîtres, et où ceux que l'on tient unanimement pour bons et habiles, disent tantôt qu'elle peut s'enseigner, tantôt qu'elle ne le peut pas ? Reconnaîtrais-tu pour les véritables maîtres en quelque genre que ce soit des hommes qui seraient aussi peu d'accord avec eux-mêmes ?

**<sup>20</sup>** Theogn., *Sentent.*, v. 432, sqq.

## **MENON**

Non pas moi, par Zeus!

### **SOCRATE**

Si donc ni les sophistes, ni les gens de bien eux-mêmes ne sont maîtres de vertu, il est évident que personne ne l'est.

## **MENON**

Il ne me paraît pas.

## [96c] SOCRATE

Mais s'il n'y a point de maîtres, il n'y a pas non plus de disciples.

## **MENON**

La chose me semble telle que tu dis.

### SOCRATE

Or nous sommes convenus qu'une chose qui n'a ni maîtres ni disciples ne peut s'enseigner ?

#### MENON

Nous en sommes convenus.

### SOCRATE

Et nous ne voyons nulle part de maîtres de vertu?

### **MENON**

Cela est vrai.

### **SOCRATE**

Puisqu'elle n'a point de maîtres, elle n'a pas non plus de disciples ?

#### **MENON**

Je l'avoue.

## SOCRATE

La vertu ne peut donc pas s'enseigner.

## [96d] MENON

Il n'y a pas d'apparence, si nous nous y sommes pris comme il faut dans cet examen. Cependant, Socrate, je ne comprends pas qu'il n'y ait point en effet de gens vertueux, ou, s'il y en a, de quelle manière ils sont devenus tels.

#### SOCRATE

Ménon, il paraît que nous ne sommes guère habiles, ni toi, ni moi, et que nous avons été mal formés, toi par Gorgias, moi par Prodicos. Il faut par conséquent donner tous nos soins à nous-mêmes plus qu'à nulle autre chose, et chercher quelqu'un qui nous rende meilleurs [96e] par quelque moyen que ce soit. Je dis cela à l'égard de la discussion où nous venons d'entrer ; et je trouve qu'il est ridicule pour nous de n'avoir point aperçu que là science n'est pas la seule chose en vertu de laquelle les hommes seront en état de bien conduire leurs affaires ; ou peut-être, quand nous n'accordons pas ce point, que la science n'est

pas le seul moyen de bien conduire ses affaires et qu'il y en a un autre, n'en connaissons-nous pas davantage de quelle manière se forment les hommes vertueux.

| 7. / | · — ·        |   | _  | • • |
|------|--------------|---|----|-----|
| IVI  | $\mathbf{E}$ | N | () | Ν   |

Que veux-tu dire par-là, Socrate?

## **SOCRATE**

Le voici. Nous avons eu raison d'avouer que les hommes vertueux [97a] doivent être utiles, et que la chose ne saurait être autrement. N'est-ce pas ?

**MENON** 

Oui.

#### SOCRATE

Nous avons encore bien fait d'accorder qu'ils ne seront utiles qu'autant qu'ils conduiront bien les affaires.

**MENON** 

Oui.

#### SOCRATE

Mais il paraît que nous avons eu tort de convenir qu'on ne peut bien gouverner les affaires sans science.

**MENON** 

Pourquoi aurions-nous eu tort?

#### SOCRATE

Je vais te le dire. Si quelqu'un sachant le chemin qui conduit à Larisse, ou en tel autre endroit qu'il te plaira, se mettait lui-même dans cette route, et servait de guide à d'autres ; n'estil pas vrai qu'il les conduirait bien ?

**MENON** 

Sans doute.

[97b] SOCRATE

Mais un autre qui se ferait une opinion juste de ce chemin, quoiqu'il n'y eût pas été et qu'il ne le sût pas, ne conduirait-il pas bien aussi ?

**MENON** 

Assurément.

SOCRATE

Et tandis qu'il aura une opinion vraie sur les mêmes objets, dont l'autre a une pleine connaissance, il ne sera pas moins bon conducteur que lui, quoiqu'il atteigne le vrai, non par la science mais par conjecture.

**MENON** 

Soit.

SOCRATE

Ainsi l'opinion vraie ne dirige pas moins bien que la science par rapport à la rectitude d'une action. Et voilà ce que nous avons omis d'examiner dans notre recherche sur les propriétés de la vertu, quand nous avons dit [97c] que la science seule apprend à bien agir, tandis que l'opinion vraie produit le même effet.

### **MENON**

Tu as raison.

#### SOCRATE

L'opinion vraie n'est donc pas moins utile que la science.

#### **MENON**

Avec cette différence, Socrate, que celui qui a la science en partage arrive toujours à son but ; au lieu que celui qui n'a que l'opinion vraie, y parvient quelquefois, et quelquefois aussi le manque.

#### SOCRATE

Que dis-tu? Quand on a toujours l'opinion vraie, ne parvient-on pas toujours au but, tant qu'on est dirigé par cette vraie opinion?

#### MENON

Cela me paraît incontestable. Mais la chose étant ainsi, je suis étonné, Socrate, [97d] pourquoi on fait beaucoup plus de cas de la science que de l'opinion droite, et pourquoi ce sont deux choses différentes.

#### SOCRATE

Sais-tu d'où vient ton étonnement, ou te l'apprendrais-je?

## **MENON**

Apprends-le-moi.

### **SOCRATE**

C'est que tu n'as pas fait attention aux statues de Dédale<sup>21</sup> : peut-être n'en avez-vous pas chez vous ?

[97e] MENON

A quel propos dis-tu cela?

## SOCRATE

Parce que ces statues, si elles n'ont pas un ressort qui les arrête, s'échappent et s'enfuient, au |lieu que celles qui sont arrêtées demeurent en place.

## **MENON**

Qu'est-ce que cela fait ?

#### SOCRATE

Ce n'est pas une chose bien précieuse ; d'avoir quelqu'une de ces statues qui ne sont point arrêtées, comme d'avoir un es-

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Voyez l'*Euthyphron*, le *premier Alcibiade*, Callistrat., VIII ; Euripide, *Hécube*, v. 838 ; et le Scholiaste. L'explication de ce conte populaire est que Dédale, dans sa première manière, avait terminé ses statues à l'égyptienne, en leur donnant des pieds joints ensemble, ou même, au rapport de Pausanias, au lieu de pieds une figure carrée ; tandis que plus tard il sépara les pieds de ses statues, et les fit marcher, pour ainsi dire. Probablement les statues de sa première manière étaient fort recherchées par leur ancienneté et leur singularité même.

clave fuyard; car elles ne restent point en place. Mais pour celles qui sont arrêtées, elles sont d'un grand prix, et ce sont véritablement de beaux ouvrages. A quel sujet ai-je rapporté ceci? au sujet des opinions vraies. En effet les opinions vraies, tant qu'elles demeurent, sont une belle chose, et produisent toutes sortes [98a] d'avantages; mais elles ne veulent guère demeurer longtemps, et elles s'échappent de l'âme de l'homme: en sorte qu'elles ne sont pas d'un grand prix, à moins qu'on ne les arrête en établissant entre elles le lien de la cause à l'effet. C'est, mon cher Ménon, ce que nous avons appelé précédemment réminiscence. Ces opinions ainsi liées deviennent d'abord sciences, et alors demeurent stables. Voilà par où la science est plus précieuse que l'opinion vraie, et comment elle en diffère par l'enchaînement.

#### **MENON**

Par Zeus, il paraît bien, Socrate, que c'est quelque chose d'approchant.

## [98b] SOCRATE

Je n'en parle pas non plus comme un homme qui sait, mais je conjecture. Cependant lorsque je dis que l'opinion vraie est autre chose que la science, je ne pense pas tout-à-fait que ce soit là une conjecture. Si je pouvais dire de quelque chose que je la sais, et je l'oserais de bien peu de choses, j'assurerais que celleci est du nombre de celles que je sais.

**MENON** 

Tu as raison, Socrate.

Mais quoi ! n'ai-je pas encore raison quand je soutiens que si l'opinion vraie dirige une entreprise, elle ne l'exécutera pas moins bien que la science ?

### **MENON**

Je crois que tu dis vrai encore en cela.

## [98c] SOCRATE

Ainsi l'opinion vraie n'est ni inférieure à la science, ni moins utile par rapport aux actions ; et à cet égard celui qui a l'opinion vraie ne le cède point à celui qui a la science.

### **MENON**

J'en conviens.

#### SOCRATE

Or nous sommes convenus que l'homme vertueux est utile.

#### **MENON**

Oui.

## **SOCRATE**

Par conséquent, puisque les hommes vertueux et utiles aux états, s'il y en a, sont tels non seulement par la science, mais aussi par l'opinion vraie, et que ni l'une ni l'autre, [98d] ni la science ni l'opinion vraie, ne sont un présent de la nature, que d'ailleurs elles ne peuvent s'acquérir... ou bien, crois-tu que l'une ou l'autre soit un présent de la nature ?

#### MENON

Je ne le pense pas.

#### SOCRATE

En ce cas, les hommes vertueux ne sont donc pas tels par nature ?

**MENON** 

Non sans doute.

### SOCRATE

La vertu n'étant point naturelle à l'homme, nous avons examiné ensuite si elle pouvait s'enseigner.

**MENON** 

Oui.

## **SOCRATE**

N'avons-nous pas jugé qu'elle pouvait s'enseigner, à la condition qu'elle fût la même chose que la science ?

MENON

Oui.

#### SOCRATE

Et qu'elle était la même chose que la science, à la condition qu'elle pût s'enseigner ?

**MENON** 

Oui.

## [98e] SOCRATE

Et que s'il y avait dés maîtres de vertu, elle pouvait s'enseigner ; que s'il n'y en avait point, elle ne le pouvait pas ?

**MENON** 

Oui.

## **SOCRATE**

Or, nous sommes convenus qu'il n'y a point de maîtres de vertu.

**MENON** 

Cela est vrai.

## **SOCRATE**

Nous avons reconnu par conséquent qu'elle ne peut s'enseigner et qu'elle n'est point la science.

**MENON** 

Oui.

#### SOCRATE

Mais nous sommes tombés d'accord qu'elle est un bien.

MENON

Oui.

#### SOCRATE

Et que ce qui dirige bien est bon et utile.

## **MENON**

Oui.

## [99a] SOCRATE

Et que deux choses seulement dirigent bien, l'opinion vraie et la science, avec le secours desquelles l'homme se dirige bien : car ce qui arrive par hasard n'est point l'effet d'une direction humaine : et ces deux choses seulement dirigent bien l'homme, l'opinion vraie et la science.

## **MENON**

Je pense de même.

#### SOCRATE

Or, puisque la vertu ne peut pas s'enseigner, déjà elle n'est pas la science.

#### **MENON**

Évidemment non.

## [99b] SOCRATE

De ces deux choses bonnes et utiles, en voilà donc une mise hors de rang, et la science ne saurait servir de conductrice dans les affaires politiques.

## **MENON**

Il me semble que non.

## **SOCRATE**

Par conséquent ce n'est point par une certaine sagesse, ni étant sages eux-mêmes, que Thémistocle et les autres dont Anytos parlait tout à l'heure ont gouverné les états : c'est pourquoi ils n'ont pu rendre les autres ce qu'ils étaient eux-mêmes, parce qu'ils n'étaient point tels par science.

#### **MENON**

Il y a apparence que la chose est comme tu dis, Socrate.

### SOCRATE

Si donc ce n'est point la science, reste [99c] que ce soit l'opinion vraie qui dirige les politiques dans la bonne administration des états; en fait de connaissances ils ne diffèrent en rien des prophètes, et des devins inspirés. En effet, ceux-ci annoncent beaucoup de choses vraies, mais ils ne savent aucune des choses dont ils parlent.

#### **MENON**

Très vraisemblablement.

#### SOCRATE

Mais ne convient-il pas, Ménon, d'appeler divins ceux qui, étant dépourvus d'intelligence, réussissent en je ne sais combien de grandes choses qu'ils font et qu'ils disent ?

#### **MENON**

Oui.

### **SOCRATE**

Nous aurons donc raison de nommer divins les prophètes et les devins dont on vient de parler, [99d] et tous ceux qui ont le génie poétique<sup>22</sup>: et nous serons pour le moins aussi bien fondés à accorder ce titre aux politiques, les regardant comme des hommes saisis d'enthousiasme, inspirés et animés par la divinité, lorsqu'ils réussissent en parlant sur bien des affaires importantes, sans avoir aucune science sur ce qu'ils disent.

#### **MENON**

Assurément.

## SOCRATE

Aussi les femmes, Ménon, appellent-elles divins les hommes vertueux; et les Lacédémoniens, quand ils veulent faire l'éloge d'un homme de bien, disent : C'est un homme divin<sup>23</sup>.

## [99e] MENON

Et il est évident, Socrate, qu'ils ont raison, quoique peutêtre Anytos s'offense de tes discours.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Voyez le *Phèdre*, l'Ion et l'Apologie.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Aristote fait aussi mention de cette habitude des Lacédémoniens. *Ethique à Nicomaque*, VII, 1.

Je ne m'en mets pas en peine : je m'entretiendrai avec lui une autre fois, Ménon. Pour ce qui nous regarde, si dans tout ce discours nous avons examiné et traité la chose comme nous devions, il s'ensuit que la vertu n'est point naturelle à l'homme, ni ne peut s'apprendre ; mais qu'elle arrive par une influence divine à ceux en qui elle se rencontre, sans intelligence de leur part ; [100a] à moins qu'on ne nous montre quelque politique en état de communiquer son habileté à un autre. S'il s'en trouve un, nous dirons de lui qu'il est entre les vivants ce qu'est Tirésias entre les morts, au rapport d'Homère, lequel dit de ce devin qu'il est le seul sage aux enfers, et que les autres ne sont que des ombres errantes à l'aventure<sup>24</sup>. De même cet homme serait à l'égard des autres pour la vertu ce que la réalité est à l'ombre.

## [100b] MENON

Cela me paraît parfaitement bien dit, Socrate.

## SOCRATE

Il paraît donc, d'après ce raisonnement, Ménon, que la vertu vient par un don de Dieu à ceux qui la possèdent. Mais nous ne saurons le vrai à ce sujet que lorsqu'avant d'examiner comment la vertu se trouve dans les hommes, nous entreprendrons de chercher ce qu'elle est en elle-même. Maintenant il est temps que je me rende quelque part. Pour toi, persuade à ton hôte Anytos les choses dont tu es persuadé toi-même, afin [100c] qu'il soit plus traitable ; si tu réussis à le convaincre, tu rendras service aux Athéniens.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Odyssée X, 496.

# À propos de cette édition électronique

## 1. Élaboration de ce livre électronique :

Corrections, édition, conversion informatique et publication par le site :

## **PhiloSophie**

## 2. Textes libres de droits

Les livres que nous mettons à votre disposition, sont des textes libres de droits, que vous pouvez utiliser librement, à une fin non commerciale et non professionnelle à condition de toujours indiquer la source. Ils sont disponibles dans deux formats courants :. doc (word) et. pdf (acrobat)

Bien que réalisés avec le plus grand soin, les textes sont livrés tels quels sans garantie de leur intégrité parfaite par rapport à l'original. Si vous trouvez des erreurs, fautes de frappe, omissions ou autres, n'hésitez pas à me contacter à l'adresse suivante : <u>Pierre. Hidalgo@ac-grenoble.fr</u>

## 3. Mémoires, thèses et ouvrages soumis à copyright

Les mémoires, thèses universitaires et ouvrages soumis à copyright, ne sont accessibles que sous la forme d'un fichier PDF protégé, qui ne peut être copié, mais seulement consulté à l'écran et imprimé.